

# Совершенные ВОПРОСЫ Совершенные ОТВЕТЫ

Беседы Его Божественной Милости
А.Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады,
ачарьи-основателя Международного
общества сознания Кришны, и Боба Коэна,
сотрудника Корпуса Мира в Индии



## Совершенные ВОПРОСЫ Совершенные ОТВЕТЫ

Книги Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады, опубликованные на русском языке:

Бхагавад-гита как она есть Шримад-Бхагаватам, песни 1–11 Шри Чайтаны-чаритамрита, Ади- и Мадхыя-лила Кришна, Верховная Личность Бога Учение Шри Чайтаны Нехтап преванности

Нектар иаставлений Шри Ишопанишад Свет бхагаваты

Легкое путеществие на другие планеты Учение Господа Капилы Молитвы парицы Кунти

Послание Бога
Наука самоосознания

Совершенство йоги
По ту сторону рождения и смерти

На пути к Кришне Раджа-видья — царь знания Бесценный дар

Сознание Кришны — высшая система йоги Совершенные вопросы, совершенные ответы Жизнь происходит из жизни

Путь к совершенству
Путешествие вглубь себя
Еще один шанс

В поисках просветления

Издательство «Бхактиведанта бук траст» было основано Шри Шримад А.Ч. Бхактиведантой Свами Прабхупадой для публикации книг по ведической философии и культуре. В настоящее время эти книги переведены на 80 языков.

## Совершенные ВОГІРОСЫ Совершенные ОТВЕТЫ

Беседы Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанты Сваин Прабхупады, ачарьи-основателя Международного общества сознания Кришны, и Боба Коэна, сотрудника Корпуса Мира в Индии



Perfect Questions, Perfect Answers (Russian)

Поделиться своими впечатдениями, высказать пожелания, задать вопросы, а также заказать другие книги издательства «Бхактиведанта бук траст» вы можете по адресу:

www.krishna.ru

Английский оригинал книги «Совершенные вопросы, совершенные ответы» вышел под редакцией Джаядвайты Свами, ученика Шрилы Прабхупады.

Copyright © 1991 The Bhaktivedanta Book Trust

www.krishna.com www.bbt.info

ISBN 978-5-902284-29-1

Напечатано в 2014 г.



Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада ачарыя-основатель Международного общества сознания Кришны



## Предисловие

Бог, духовная жизнь — до встречи со Шрилой Прабхупадой обо всем этом у меня было весьма смутное представление. Меня всегда интересовала религия, но до встречи с преданными из движения сознания Кришны у меня не было правильных представлений, необходимых для того, чтобы верно ставить вопросы о духовной жизни. Для здравомыслящего человека существование Творца очевидио. Но кто есть Бог? Кто я? Я изучал восточную философию в еврейской школе, но так и не получил удовистворительного ответа на интересующие меня вопросы.

Впервые я услышал мантру Харе Кришна в конце 1968 года на Гринвич Виллидже в Нью-Йорке:

Харе Кришна Харе Кришна Кришна Кришна Харе Харе Харе Рама Харе Рама Рама Рама Харе Харе

Пение было захватывающим и приносило ощущение покоя и уюта. Мантра врезалась мне в память, и потом я даже

пожалел, что не взял у преданных журнал. Впоследствии мне объяснили, что тогда было посажено трансцендентное ссмя, которое в конечном счете должно было принести плол любви к Богу.

Через несколько месяцев мне попалась открытка с манипрой Харе Крипна. Надпись на открытке гласия: «Воспевайте эти имена Бога, и ваша жизыь станет возвышенной». Время от времени я стал повторять манипру и заметил, что она действительно приносит мне ощущение внутреннего покоя.

Окончив колледж, я получил степень бакалавра химии и в 1971 году, вступив в Корпус Мира, отправился в Индии в качестве преподавателя. Там я пытался разузнать чтолибо о движении Харе Кришна. Меня привлекало пение маниры и интересовала их философия, и мне захотелось узнать, что же представляет собой это движение. Перед поездкой в Индию я несколько раз побывал в нью-йоркском храме Кришны, но не думал, что смогу принять кажущийся таким аскетическим образ жизии предавных.

В Индии я впервые встретился с преданными из движения сознания Кришны во время праздника в Калькутте, который проходил в октябре 1971 года. Преданные рассказали мне о цели йоги и о том, как это необходимо — задавать вопросы о духовной жизни. Я стал понимать, что все их обряды и церемонии были не просто скучной сентиментальной обязанностью, а реальным и разумным образом жизни.

Однако поначалу мне было очень трудно понять философию сознания Кришпы. Мое западное воспитание очень изощренно уводило меня от понимания вещей, ясных как божий день! К счастью, преданным удалось убедить меня в необходимости сооблюдения некоторых основных принципов и ограничений, что приблязило меня к пониманию духовной жизни. Теперь я понимаю, какими туманными и приблизительными были мои представления о духовности и трансцецентном бытии. В номбре 1971 годя я встретил Шрилу Прабхупаду и вскоре решил стать вегетарианцем. (Я очень гордился тем, что теперь я вететарианец, но позже Шрила Прабхупада напомнил мне, что даже голуби и те вегетарианцы).

В феврале 1972 года в Калькутте я познакомился с некоторыми преданными, и они пригласили меня на праздник в Майяпуре (священный остров в 90 милях к северу от Калькутты). Торжества устраивались в честь Чайтаным Махапрабху, который считается воплющением Самог Кришны. Я планировал съездить в Непал, но Корпус Мира не дал мне разрешения на выезд из Индии, и я поехал в Майяпур.

Я рассчитывал пробыть в Майяпуре не более двух дней, но провел там целую неделю. Среди всех приехавших с Запада я был единственным непреданным на весь остров и теперь, живя с преданными на их земле, имел уникальную возможность поближе познакомиться с сознанием Кришны.

На третий день праздника меня пригласили к Шрила Прабхупада. Он жил в небольшой глинобитной хижине, крытой соломой, в которой почти не было мебели. Шрила Прабхупада предложил мне сесть, справился о моем здоровье и спросил, нет ли у меня каких-либо вопросов. Праванные говорили, что Шрила Прабхупада может ответить на все мои вопросы, так как он — истинный духовный учитель, получивший знания по цепи ученической преемственности. Я думал, что Шрила Прабхупада должен понимать, что происходит в этом мире. По крайней мере, так утверждали его ученики, а я восхищался ими и относился к ним сольшим узважением. Помня об этом, я стал задавать ему вопросы. Сам того не подозревая, я обратился к гуру, духовному учителю, именно так, как предшесано в иметь — сесте предста стемеренно вопрошая о духовной жизни.

По-видимому, Шрила Прабхупада был доволен мной и в последующие несколько дней отвечал на мои вопросы. Как правило, они носили чисто теоретический характер, но я всегда получал ответы, касающиеся лично меня: о том, как мне олухотворить свое существование. Его ответы были логичными, научно обоснованными, убедительными и удивительно ясными. До встречи со Шрилой Прабхупалой и его учениками мои представления о луховной жизни были весьма неопределенными, но в ходе бесед с ним все становилось реальным, ясным и привлекательным. Шрила Прабхупада терпеливо помогал мне понять, что Кришна, Бог — это верховный наслаждающийся, друг всех живых существ и Тот, кому все принадлежит. Я сам нагроможнал на своем пути препятствия, мешающие мне понять очевидное: чтобы постичь Бога, я должен серьезно отнестись к науке о Нем, и Шрила Прабхупада настойчиво, но поброжелательно побужлал меня к этому. И хотя мне далеко не всегда удавалось ясно выразить свои мысли, Шрила Прабхупада понимал каждый мой вопрос и отвечал на него совершенным образом.

Боб Коэн, 14 августа 1974 года

## 1

## Кришна всепривлекающий

(27 февраля 1972 года)

**506:** Кого можно назвать ученым?

Шрила Прабхупада: Того, кто обладает истинным знанием.

Боб: Они думают, что их знания истинны. Шоила Плабхупала: Что вы сказали?

506: Они надеются, что их знания соответствуют истине.

Шрила Прабхувада: Нет, надо знать точно. Мы обращаемся к ученым, потому что предполагается, что их знания истинны. Ученый — это человек, обладающий истинным знанием. Кришна означает «всепривлекающий».

**Боб:** Всепривлекающий?

Шрила Прабхупада: Да. Если Бог не привлекает к Себе, то как Он может быть Богом? Человек имеет вес в глазах окружающих, если он их чем-то привлекает. Разве не так? 506: Да, это так.

**Шрила Прабхупада:** Следовательно, Бог должен привлекать всех и бытъ привлекательным для всех, поэтому если у Бога есть какое-инбудь имя или вы хотите дать Ему какое-инбудь имя, то это может быть только имя «Кришна».

Баб: Но почему только это имя, почему именно Кришна? Шрила Прабхупада: Потому что Он — всепривлекающий. Кришна означает «всепривлекающий».

Боб: Теперь понятно.

Швила Пвабхувада: У Бога нет имени, но мы называем Его по Его качествам. Если человек необычайно красив, мы так и говорим о нем: «Он красивый». Если человек разумен, мы называем его мудрым. Таким образом, мы характеризуем людей по их качествам. Так как Бог всепривлекаюций, имя «Кришна» может быть дано только Ему, «Кришна» означает «всепривлекающий». Это включает в себя

Боб: А что можно сказать об имени, означающем «всемогущий»?

**Шрила Прабхувада:** Да... Не будучи всемогущим, нельзя быть всепривлекающим.

**Шьянасундара** (американский преданный, секретарь Шрилы Прабхупады): Это имя включает в себя все.

**Шрила Прабхупада:** Все. Он должен быть очень красивым, мудрым, могущественным, знаменитым...

Боб: А мошенники считают Кришну привлекательным?
Шрила Прабхупада: Еще бы! Ведь Кришна был величайшим плутом.

**Боб:** Как это?

**Шрила Прабхупада** (смеясь): Потому что Он всегда дразнил

Шьямасундара: Дразнил?

шрила Прабхупада: Да. Иногда Радхарани выходила из дома, а Кришна неожиданно нападал на Нее. Она падала и говорила: «Кришна, не мучай меня так», — и когда Они оба оказывались на земле, Кришна пользовался возможностью поцеловать Ее. (Шрила Прабхупада смеется.) И Радхарани это доставляло огромное удовольствие, хотя Кришна мог показаться вличайшим негодяем. Если бы этого плутовства не было в Кришне, откуда бы оно взялось в мире? По нашему определению Бог — источник всего. Если бы плутовство не было присуще Кришне, откуда бы оно взялось в этом мире? Ведь Он — источник всего. Но мощенничество Кришны так прекрасно, что все поклоняются Его мошениичества.

**506**: А что вы скажете о мошенниках, которые не так очаровательны?

Шрила Прабкупада: Нет, замечательно не мошенничество само по себе, а Крипина, который абсолютен во всех Своих проявлениях. Он — Бог, поэтому Его мошенничество — благо. Крипина — всеблагой. Бог — это благо.

#### **Боб**: Да.

Шрила Прабхувада: Поэтому, когда Он прибетает к мощениичеству, — это тоже прекрасно, и это благо. Таков Кришна. В самом мощенничестве нет ничего хорошего, но когда мошенничает Кришна, это замечательно, потому что Он абсолютное благо. Это необходимо понять.

506: А есть люди, которых Кришна не привлекает?

Шинла Прабхупада: Нет, Он привлекает всех. Кого не привлекает Криппа? Приведите пример: «Вот человек или живое существо, которого Криппа не привлекает». Попробуйте найти такого.

**506:** Человек, который хочет сделать что-то дурное и понимает, что это плохо, но все-таки хочет добиться власти или прославиться, или разбогатеть...

Шоила Прабхупада: Так...

**Боб:** ...в его глазах Бог может и не быть привлекательным, потому что Бог заставляет его чувствовать себя виноватым.

**Шрила Плабхупада:** Нет, нет. Ведь он стремится к власти или богатству, не так ли? А Кришна богаче всех, поэтому Кришна привлекает и его.

**566:** А если человек, который хочет разбогатеть, молится Кришне, он действительно разбогатеет?

Шрила Прабхупада: Конечно же!

**Боб:** Именно таким путем, молясь Кришне?

**Шрила Прабхупада:** Да. Потому что Кришна всемогущ, и если вы молите Его о богатстве. Кришна даст вам его.

**506:** А тот, кто живет в грехе, но молится, чтобы разбогатеть, станет богатым?

**Шрила Прабхупада:** Да, станет. Молиться Кришне — не грех. **Боб:** О па!

шина прабхупада (посмецваясь): Так или иначе он молится Кришне, и потому нельзя сказать, что он конченый человек.

**Боб**: Па.

**Шрила Прабхупада:** Кришна говорит в «Бхагавад-гите»: *anu* чет су-дурачаро бхаджате мам ананйа-бхак. Вы читали это?

506: Да. Я не знаю санскрита, зато знаю как это будет поанглийски.

Шомла Поабхупада: Хм-м.

**Боб:** «Даже если самый грешный человек молится Мне...» **Шоила Поабхупада:** Па...

Боб: «...то и он возвысится».

Шрина Прабхувада: Да. Как только он начинает молиться кришне — это уже не грех. Поэтому Кришна всепривлекающий. В Ведах говорится, что Абсолютная Истина, Верховная Личность Бога — источник всех наслаждений: расо ваи сах. Все люди чего-то хотят, потому что они находят в этом определенный вкус.

Боб: Как вы сказали?

шрила Прабхувада: Определенный вкус. Предположим, человек пьет. Почему он пьет? Потому что ему приятен вкус вина, и это приносит ему наслаждение. Человек хочет разбогатеть, потому что в обладании богатством он находит желанный вкус.

Боб: Как это понимать --- «вкус»?

**Шрила Прабхупада** (*Шья.масундаре*): Как это сказать по-другому?

Шьямасундара: Удовольствие.

Баб: Ясно.

Шрила Прабхупада: Да, приятный вкус. Так вот, в Ведах говорится: расо ваи сах. На санскрите слову «вкус» соответствует слово раса. (В комнату входит Малати, жена Шьямасундары, неся поднос с едой.) Что это?

малати: Жареные баклажаны.

**Шрила Прабхупада:** O! Всепривлекающие! Всепривлекающие! (Все смеются.)

**Шьямасундава:** А в каком смысле Кришна — величайший ученый?

**Шрила Прабхупада:** Потому что Он знает все. Ученый — это человек, досконально знающий свой предмет. Это ученый. А Кришна знает все.

**Боб**: Я приехал сюда в качестве преподавателя.

**Шрила Прабхупада:** Да, обучение... Но если у вас нет совершенного знания, как же вы можете учить? Вот в чем вопрос.

**Боб**: Но даже тот, у кого нет совершенного знания, все-таки может преподавать.

**Шрила Прабхупада:** Это обман, а не обучение. Это надувательство. Это как говорят ученые: «Виачале был сгусток материи, и вот... возникло творение. По-видимому... Вероятно...». Что это, если не обман? Это не преподавание, а надувательство.

Боб: Разрешите вернуться к тому, о чем мы говорили сегодня угром. Это было так интересно. Я спросил о чудесах, и вы сказали, что в них верят только глупцы, так как... допустим, вы ребенок и видите, что взрослый поднимает стол. Это чудо. Или, скажем, вы химик, смещиваете кислоту и щелочь, в результате появляется дым, происходит взрыв или идет другая реакция. Для дилетанта это чудо. Но во всем есть определенная закономерность, и потому, если вы видите чудо, это значит, что вы просто не знаете технология этого процесса, ведь только глупцы верят в чудеса, и — поправьте меня, если я что-то говорю не так...

Шрила Прабхупада: Так, так.

Беб: Вы говорили, что, когда приходил Иисус, люди были более невежественными, и чтобы помочь им, нужны были чудеса. Я не совсем уверен, правильно ли я понял вапи слова.

**Шрила Прабхупада:** Да, да. Чудеса нужны для невежественных люлей.

Баб: Я спросил об этом в связи с тем, что в Индии часто можно услышать о магах-мистиках, показывающих чудеса.

**Шрила Прабхупада:** Кришна — величайший мистик.

Боб: Да.

Швила Пвабхупада: Об этом говорит Кунти...

**506:** Но ведь я могу учить чему-нибудь, даже не имея совершенного знания? Например, я могу...

**Шрила Прабхупада:** Вы можете научить лишь тому, что знаете сами.

**506**: Да, это значит, что я не должен претендовать на то, что смогу научить большему, чем знаю сам.

Шоила Поабхупада: Па, это и есть напувательство.

**Шьямасундара:** Иными словами, невозможно открыть другим истину, если мы сами обладаем неполным знанием.

истину, если мы сами обладаем неполным эзанием. Шрина Врабулараа: Да, это так. Ни оди человек не может сделать этого. Чувства человека несовершенны, поэтому как он может дать совершенное знание? Например, солнце кажется нам диском. У нас нет возможности приблизиться к нему. Вы возразите, что солнце можно рассмотреть в телескоп или с помощью других приборов. Но и телескоп, и эти приборы создали вы сами, а вы несовершенны. Как же может быть совершенна ваша техника? Поэтому ваши знания о солнце тоже несовершенны. Так зачем же объяснять, что такое солнце, если вы не знаете его в совершенстве? Это обман.

Боб: А если, скажем, учить тому, что предположительное расстояние от Земли до Солнца — 93 000 000 миль?

**Шрила Прабхупада:** Если вы говорите «предположительно» — это уже не наука.

Боб: Но я думаю, что тогда почти вся наука ненаучна.

Шрила Прабхупада: В том-то и дело!

**Боб**: Вы ведь знаете, что наука строится на предположениях.

Шрила Прабхувада: Да. Они учат несовершенным образом. То же можно сказать и о шумной рекламе высадки на Луну. Вы думаете, что их знание совершенно?

Боб: Нет.

Шрила Прабхупада: А что из этого следует?

**Баб:** Так в чем же заключается долг учителя? Скажем, преподавателя естествознания. О чем ему говорить в аудитории?

**Шрила Прабхупада:** В аудитории? Нужно просто говорить о Кришне.

Боб: Он не должен говорить о...

**Шрила Прабхупада:** Нет. Это включает в себя все. Его целью полжно быть познание Кришны.

**Баб:** Может ли преподаватель учить тому, как соединять кислоту и щелочь, или чему-то аналогичному с целью познания Кришны?

Шрила Прабхупада: Каким образом?

**Бой:** Скажем, занимаясь наукой, человек обнаруживает закономерности в природе. И эти закономерности указыванот на силу, которая всем управляет.

шрила Прабхувада: На днях я объяснял это. Я спросил одного химика, верно ли, что, согласно химическим формулам, при соединении водорода и кислорода образуется вода. Верно?

Боб: Па.

Шрила Прабхупада: Так. В Тихом или, скажем, Атлантическом океане огромное количество воды. Сколько химических веществ потребовалось для их образования?

Боб: Какое количество?

Шрила Прабхупада: Да. Сколько тонн?

Боб: Очень много.

Шрила Прабхупада: Так кто же дал их?

**506:** Все это пал Бог.

Шрила Прабхупада: Кто-то должен был дать их.

Боб: Я согласен.

**Шрила Прабхупада:** Это и есть наука. Вы можете преподавать в таком духе.

**506:** А стоит ли учить тому, что кислота и щелочь нейтрализуют друг друга?

**Шрила Прабхувада:** Тут то же самое. Есть множество разных реакций. Кто управляет этим? Кто дает кислоту и щелочь? (Продолжительная пауза.)

506: Очевидно, эти вещества появились из того же источника, что и вода.

шина Праблувара: Верно. Без водорода и кислорода невозможно получить воду. Итак, имеются огромные массы воды — не только Атлантический и Тихий океаны — миллионы планет и миллионы атлантических и тихих океанов. Так кто же создал эту воду, соединив кислород и водород, откуда они взялись? Вот как мы ставим вопрос. Кто-то должен был дать все эти вещества, иначе откуда бы они появились?

**566**: Но нужно ли учить тому, как из кислорода и водорода получить воду? Нужно ли учить, как проводить эту реакцию? То есть, вы соединяете кислород и водород...

Шрила Прабкупада: Это не так важно и не так трудно. Например, как Малати приготовила эти пури\*. Была мука и было си гоплаемое масло], из них она и приготовила луш. Но не будь муки и масла, разве можно было бы их приготовить? В «Бхагавац-тите» Кришна говорит. «Вода, земля, воздух, огонь — все это Мои знергии». Что представляет собой ваше тело? Эта внешняя оболочка — ваша энергия. Известно вам это? Ваше тело состоит из вашей энергии. Например, я ем...

Боб: Да.

<sup>\*</sup> Сорт хлеба. (Прим. переводчика.)

**Шрила Прабхупада:** Так образуется энергия, которая поддерживает мое тело.

Боб: Да, я понял.

**Шрила Прабхупада:** Значит, ваше тело существует за счет вашей энергии.

Боб: Но когда вы едите, вы получаете с пищей солнечную энергию.

шрила Прабхувада: Я привожу пример. Когда я усваиваю пищу, образуется некоторая энергия, и она подперживает метело. Если этот процесс нарушается, тело слабеет, становится больным. Ваше тело создано из вашей же энергии. Так же и гигантское космическое тело [вселенная] создано из энергии Кришны. Как можно отрицать это? Как ваше тело создано из вашей энергии, так и вселенское тело должию быть создано из чьей-то энергии. И этот кто-то — Кришна. (Продолжительная пауза.)

Боб: Мне нужно подумать, чтобы разобраться в этом.

**Шрила Прабхупада:** А что тут думать? Это же факт. (Смеется.) Ваши волосы каждый день растут. Почему? Потому что у вас есть определенная энергия.

Боб: Энергия, которую я получаю из пищи.

Шрима Прабхувада: Не важно как, главное, что вы получаете эту энергию! И благодаря ей у вас растут волосы. Итак, ваше тело создается вашей энергией. Подобно этому, все гигантское творение создано из энергии Бога. Это факт! Ведь это не ваша энергия.

Боб: Да, теперь я понял.

**Преданный:** То же самое относится и к планетам этой вселенной. Не солнечная ли это энергия? Не являются ли они продуктом солнечной энергии?

шима прабхувада: Да, но кто создал Солнце? Солнце — это энергия Кришны. Это тепло, а Кришна говорит: б*хўмир ānо нало вайух* — «Тепло — это Моя энергих. Солнце это проявление тепловой энергии, принадлежащей Кришне. Это не ваша энергия. Вы не можете сказать: «Я создал Солнце». Но кто-то должен был сделать это, и Кришна говорит, что это сделал Он. А мы верим Кришне. Поэтому мы — кришна-иты.

Боб: Кришна-иты?

Выма Павбатряван: Да. Наше знание совершенно. Если я говорю, что тепло — энергия Кришны, вы не можете этого отрицать, потому что это не ваша энергия. Ваше тело имеет некоторое количество тепла. Подобно этому, тепло — тоже чъв-то энергия. Чъя же? Это энергия Кришны. Кришна говорит «Да, это Моя энергия». Итак, мое знание совершенно. Раз я разделяю точку зрения величайшего ученого, значит, я — тоже величайший ученый. Сам я могу быть глупцом, но если я получаю знания от величайшего ученого, то и я — величайший ученый. У меня нет никаких трудностей.

Баб: Как это понять?

шрила Прабхувада: Мне совсем не трудно стать величайшим ученым, потому что я получаю знания от величайшего ученого. (Следует продолжительная пауза.) «Земля, вода, огонь, воздух, эфир, ум, интеллект и ложное эго — это Мон восемь отделенных энергий».

Боб: Это отделенные энергии?

шрила Прабхувада: Да. Так же, как молоко. Что такое молоко? Отделенная энергия коровы. (Когда смысл сказанного доходит до Шьямасундары и Боба, они смеются.) Разве это не так? Это проявление отделенной энергии коровы.

Шьямасундара: Это как бы побочный продукт?

Шрила Прабхупада: Да.

Бөб: Какой же смысл в отделении этой энергии от Кришны? Швипа Прабупада: «Отделенная» — значит, что она исходит из тела коровы, но это не сама корова. Поэтому она отделена.

**566:** Таким образом, эта земля и все остальное произошло из Кришны, но это не Кришна?

**Шрила Прабхупада:** Это не Кришна. Или можно сказать, что это одновременно и Кришна, и не Кришна. В этом заклю-

чается наша философия — философия единства и различия. Нельзя сказать, что все это отлично от Кришны, потому что без Кришны ничего не может существовать. Но в то же время нельзя сказать: «Тогда я буду поклоняться воде. Зачем поклоняться Кришне?». Пантечеты говорят, что все сущес — Бог, поэтому, что бы вы ни делали, это будет поклонением Богу. Это философия майлвады: раз все исходит от Бога, значит все есть Бог. Но по нашей философии, все есть Бог, но вместе с тем и не Бог.

**606**: Так что же на земле Бог? Есть ли здесь что-нибудь, что является Богом?

**Шрила Прабхупада:** Да. Ведь все создано из энергии Бога, но это не означает, что, поклоняясь чему угодно, вы поклоняетсь Богу.

**506:** Так что же на Земле не майл [иллюзия]? Это... **Шрила Прабхупада:** *Майл* означает «энергия».

Боб: Энергия?

Шима правупнада: Да. Майм. Другое значение этого слова — «иллюзия». Например, глупые люди принимают энергию за источник энергии. Это майм, так же как в случае с солнечным светом. Солнечный свет, проникающий в вашу комнату, — это энергия Солнца. Но не станете же вы утверждать, что само Солнце находится в вашей комнате только потому, что в нее проник солнечный свет. Если Солнце окажется в комнате, то и она, и вы сами — словом, все — будет готчае уничтожено. В ту же секунду. У вас даже не будет времени сообразить, что это вошло Солнце. Разве не таку.

**Боб**: Па. конечно.

Шрила Праблувада: Но нельзя сказать, что солнечный свет это не Солице. Не будь Солица, откуда бы взядся солнечный свет? Поэтому нельзя сказать, что солнечный свет это не Солице. В то же время это не Солице. Это и Солице, и не Солице. Такова наша философия: ачинтыя бхеда-абхеда — непостижимая. С материальной точки эрения невозможно понять, как что-то может быть одновременно и положительным, и отрицательным. Это невозможно себе представить. Такова непостижимая энертия, А раз все, по сути дела, является энергиями Кришны, Кришна может проявить Себя в любой из них. Поэтому когда мы поклонемся мурти Кришны, сделанному из земли, воды и т. д., все это — Кришна. Нельзя отрицать, что это Кришна. Когда мы поклонемся муртии Кришны и металла [Божеству в Краме], то мы поклоняемся Кришне. Это факт, потому что металл — энергия Кришны, следовательно, он неотличен от Кришны, а Кришна настолько могуществен, что может полностью звить Себя в любой Своей энергии. Поэтому поклонение Божеству в храме — не язычество. Это действительно поклонение Богу — при условии, что вы знаете, как это делать.

**506**: Если вы знаете, как это делать, Божество становится Кришной?

Шрила Прабхупада: Не становится. Это и есть Кришна.

**506**: Божество — это Кришна, но только в том случае, если вы знаете, как Ему поклоняться?

**Шрила Прабхувада:** Да. Так же, как в примере с электрическим проводом. Электрический провод — это электричество. Тот, кто знает, как с ним обращаться, использует электроэнергию, заключенную в нем.

Шьямасундара: А иначе это всего лишь провод.

Шрила Прабхупада: Просто провод.

**Боб:** А если я сделаю статую Кришны, это не будет Кришна. пока...

**Шрила Прабхувада:** Это Кришна, но надо знать метод, с помощью которого можно понять, что это Кришна. Это Кришна.

**Боб:** Это не просто земля и глина?

шрива Прабхувада: Нет. Земля не существует отдельно от Кришны. Кришна говорит: «Моя энергия». Нельзя отделить энергию от источника энергии. Это невозможно. Вы не можете отделить тепло от огия. Но огонь отличен от тепла, а тепло — от огня. Вы ощущаете тепло, не касаясь огня. Но, выделяя тепло, сам огонь не меняется. Так же и Кришна: создавая все с помощью Своих различных энергий, Он остается Кришной. Философы-майявади считают, что если Кришна — это все, то Он утрачивает Свою индивидуальность. Это материалистический образ мышления. Например, я пью молоко небольшими глотками, и наконец в стакане не остается ни капли — теперь оно в моем желупке. Кришна не таков. Он всемогущ. Мы постоянно используем Его энергию, но Он не истощается. Он существует. Это как человек, который зачал многих детей, а сам продолжает жить. Это грубый пример. Человек не перестает существовать, оттого что у него родилось сто детей. Так же и Бог, Кришна, не исчезает, хотя у Него бесчисленное количество цетей. Пурнасйа пурнам адайа пурнам эвавашишийате: «Так как Он --- полное целое, то даже после того, как из Него изошло такое множество законченных частей, Он продолжает оставаться в полном равновесии». В этом заключается сознание Кришны. Кришна никогда не истошается. Таково могущество Кришны, всепривлекающего. Энергиям Кришны нет числа, и это лишь одна из особенностей их проявления. И если продолжать познавать Кришну таким образом, то это и будет сознанием Кришны. Это вам не спекулятивные рассуждения типа: «Может быть, это так, а может быть и нет». Это абсолютно! Это истина!

Шьямасундара: И познавать это можно бесконечно.

**Шрила Прабхупада:** Как этот процесс может закончиться? Энергии Кришны бесконечны.



## 2

## Ведическая культура: варнашрама-дхарма

(28 февраля 1972 года)

506: Я спрашивал об этом у преданных и вижу, как они относятся к сексу, но не могу себе представить, чтобы и я к этому относился так же. Видите ли, в конце лета я собираюсь жениться.

Шрила Прабхупада: Хм-м?

Бөб: Я женюсь в конце лета, в августе или сентябре, когда вернусь в Америку. Преданные говорят, что секс допустим только в браке и для зачатия детей. А я совершенно не представляю себе, как смогу соблюдать это; и какой должна быть половая жизнь того, кто находится в материальном мире?

Шрива Прабкувада: По ведической системе секса следует избегать полностью. Весь смысл этой системы в том, чтобы помочь человеку вырваться из материального рабства. Мы привязаны к различным материальным удовольствиям, и высочайшее наслаждение приносит секс. В «Бхагаватам» говорится, что в материальном мире мужчина привязан к женщине, а женщина — к мужчине: пужсах стрийа митлуни-блавам этам. И не только у людей — у животных можно видеть то же самое. Эта привязанность — основной принцип материальной жизни. Женщина жаждет быть с мужчиной, а мужчина стремится к женщине. Вся художественная литература, пыесы, фильмы и даже реклама посвящены только одному — описанию привязанности между мужчиной и женщиной. Даже в витрине матазина орежды вы увяците манекены мужчин и женщин. То есть, эта привязанность уже существует.

**Боб:** Привязанность между мужчиной и женщиной?

Шимла Пиабхупада: Па. межлу мужчиной и женщиной. Так что, если вы хотите вырваться из материального мира, эту привязанность нужно свести к нулю, иначе за ней потянутся все новые и новые привязанности, и вы будете снова и снова рождаться либо в человеческом теле, либо в теле полубога, животного, змеи, птицы или дикого зверя. Вы вынужлены булете ролиться снова. Поэтому нам не следует укреплять свои привязанности, хотя это всеобщая тенденция и основной принцип материального существования. Гриха, кшетра, сута [дом, земля, дети]. Но если человек может уменьшить эти привязанности или вовсе избавиться от них - это идеал. Вот почему наша ведическая система прежле всего прелусматривает воспитание мальчика и юноши как брахмачари — не знающего секса. Ведическая систему направлена на то, чтобы ослабить привязанность, а не увеличивать ее. Поэтому вся система называется варнашрама-дхармой. Социальная система, принятая в Индии, называется по варнам и ашрамам - четырем классам общества и четырем стадиям духовного развития. Брахмачарйа [ученичество с соблюдением безбрачия], грихастха [семейная жизнь], ванапрастха [отход от мирской жизни] и санньяса [полное отречение] - это четыре стадии духовного развития. А четыре класса общества - это брахманы [интеллектуальный класс], кшатрии [администраторы], вайшьи [торговцы и фермеры] и шудры [рабочие]. Итак, при этой системе принципы, регулирующие жизнь человеха, настолько совершенны, что даже если у человека есть стремление к материальному наслаждению, он все равно в конце концов достигает освобождения и возвращается домой, обратно к Богу. Таков этот метод. Секс не нужен, но, поскольку мы привязаны к нему, существуют определенные регулирующие принципы. (Тèсто неподалеку начинается киртан. Заиграли на мрданее, сышшиток смех и громкие звуки раковины.)

**Шрила Прабхупада:** В «Шримад-Бхагаватам» говорится:

пуйсах стрийй митхунй-бхавам этам тайор митхо хрдайа-грантхим йхух ато грха-киетра-сутапта-виттаир джанасйа мохо 'йам ахай мамети (Бхат. 5.5.8.)

Секс — привязанность к мужчине или женщине — основной принцип материальной жизни. Когда они соединяются, когда мужчина и женщина соединяются, эта привязанность возрастает и побуждает человека приобретать гриху [дом], кишелру [землю], заводить сутиу [детей], апту [друзей и знакомых] и доставать витту. Витта означает «деньти». Таким образом — грка-кишепра-суталита-виттах — человек запутьтывается. Джанасйа мохо йам: такова иллюзия. Из-за этой иллюзии он думает: ахай мамети — 48 есть тело, и все, что связано с этим телом, — мос».

Беб: И что же тогда происходит?

шрила Прабхупада: Привязанность усиливается. Материальная привязанность предполагает такой образ мыслей:  ${\bf x} - {\bf y}$  то тело, а поскольку мое тело находится в определенном месте, то это — моя родина». Так это и продолжается:  ${\bf x} - {\bf y}$  американец,  ${\bf x} - {\bf y}$  индиец,  ${\bf x} - {\bf y}$  немец,  ${\bf x} - {\bf y}$  то,  ${\bf x} - {\bf y}$  то,  ${\bf x} - {\bf y}$  то,  ${\bf x} - {\bf y}$  об общества». Так иллюзия становится все сильнее и сильнее, и человек, находясь во власти иллюзии,

в момент смерти получает пругое тело. Новое тело может быть лучше или хуже - это зависит от кармы. Если человек получает лучшее тело, то это тоже своего рода запалня, лаже если он попалает на райские планеты. Но если человек становится кошкой или собакой, значит жизнь его прошла зря. Или перевом, что также вполне возможно. В современном мире эта наука: как душа переходит из одного тела в пругое, как она попалает в эти сети — различные тела, совершенно неизвестна. Этой науки мир не знает, поэтому когда Арджуна говорил: «Если я убью своего брата, если я убью своего деда, которые сейчас на стороне противника...». --- он просто исходил из телесной концепшии жизни. Но, не сумев решить вставших перед ним проблем, он предался Кришне и принял Его духовным учителем. А Кришна, став духовным учителем Арджуны, начал с того, что отчитал его:

> ашочйан анвашочас твам праджна-вадами ча бхашасе гатасўн агатасўмш ча нанушочанти пандитах

«Ты говоришь как ученый человек, но на самом деле ты последний глупец, потому что мсходишь из материальных представлений о жизни». Сек усиливает приверженность к материальным, телесным представлениям о жизии, поэтому его нужно ограничивать, а затем вообще отказаться от него.

Боб: Постепенно ограничивать его на протяжении всей жизни?

Шрина Прабхупада: Да. Ограничивать его. В период обучения, продолжающийся до двадцати пяти лет, юнюща воздерживается от секса. Он бражачари. Некоторые из них остаются нашитика-брахмачари [хранят целомудрие всю жизнь]. Получия образование и обретя духовное знание, они не хотят жениться. Здесь тоже ограничение — секс вне брака запрещен. Поэтому в человеческом обществе и существует брак. Животные не вступают в брак.

Но люди постепенно деградируют, и человеческое обшество опускается по животного состояния. Люпи забывают о браке, и это также предсказано в шастрах: дампатйе бхиручир хетух -- «В Кали-югу [нынешнюю эпоху раздоров] в конце концов не будет никаких обрядов заключения брака». Юноша и девушка будут просто договариваться жить вместе, и их взаимоотношения будут построены только на половой потенции. Если мужчина и женщина в сексуальном отношении не устраивают друг друга, они расхолятся. На Западе есть немало авторов, таких как Фрейд и пругие, которые написали много книг об этом. Но по традициям ведической культуры, секс нужен только для зачатия детей, а не для того, чтобы изучать психологию половых отношений. Склонность к сексу уже заложена в нашей природе. Даже если человек не читал никакой философской литературы, он все равно склонен к сексу. Этому не нужно обучать в школах или коллепжах. Все и так знают. как это делается. (Шрила Прабхупада смеется.) Это присуще всем. Образование нужно для того, чтобы преодолеть в себе эту склонность. В этом заключается истинное образование. (Продолжительная пауза, которую заполняют звуки велосипедных звонков, детские возгласы и голоса людей, окликающих друг друга.)

Боб: Для современной Америки это очень радикальный взгляд на вещи.

Шрина Прабхувада: Да, в Америке многое нужно изменить, и движение сознания Кришны сделает это. Я был в вашей стране и видел, что юноши и девушки просто сходятся и живут вместе. Тогда я сказал своим ученикам: «Вы не должны жить вместе, как приятели, вам надо пожениться». 566: Многие видят, что брак уже утратил свою святость, и потому не хотят жениться, ведь и женатые очень легко расходятся, если их что-то не устраивает.

Шрила Прабхупада: Да, это тоже верно.

Боб: Поэтому многие считают, что жениться нет смысла.

Шрила Прабхупада: Нет, они считают, что брак — это узаконенная форма проституции. Такова их точка зрения, но это не брак. Даже в той христианской газете — как она называлась?

Шьямасундара: «Сторожевая башня».

Шрила Прабхупада: «Сторожевая башня». В ней критиковали одного священника, который разрешил заключить брак двум мужчинам — поощрил гомосексуализм. Вот что происходит. Люди считают, что брак — это проституция, и думают: «Какой смысл содержать постоянную проститутку, если это так дорого обходится? Лучше не жениться.

**Шьямасундара:** Вы приводили пример с коровой и рынком.

Шывместидава: Вы приводили пример с коровой и рынком. Шивма Врабирада: Да, если можно пойти в рынко и купитьмолоко, зачем держать корову? (Все смеются.) И вообще на Западе с этим дело обстоит ужасно — я сам наблюдал это. Да и здесь, в Индии, постепенно все идет к тому же. Поэтому мы и основали это движение сознания Кришны, чтобы дать людям знание об основных принципах духовной жизни. Это не какое-инбудь сектантское движение. Это движение, распространяющее культуру, которая несет благо кажлому.

## 2

### Истинная цель жизни

(28 февраля 1972 года, продолжение)

**Шрила Прабхупада:** Это движение призвано дать людям возможность достичь истинной цели жизни.

Боб: Истинной цели?..

Шрила Прабхупада: Истинной цели жизни.

Боб: Истинная цель жизни — познать Бога?

Шима Повізтивада: Да. Вернуться домой, обратно к Богу. Это и есть истинная цель жизни. Вода, испаряющаяся с поверхности моря, образует облака, затем проливается дождем на землю, и ее истинная цель — влиться в реки и с их водами вернуться в море. Так и мы — ушли от Бога, а теперь запутались в материальной жизни. Поэтому мы должны стремиться выбраться из этого затруднительного положения и вернуться домой, обратно к Богу. Такова истинная цель жизни.

> мам упетйа пунар джанма духкхалайам айайватам

#### напнуванти махатманах самсиддхим парамам гатах

[«Придя ко Мне, великие души, йоги-преданные, никогда больше не возвращаются в этот бренный, полный страданий мир, ибо они обрели высшее совершенство», 1 Так сказано в «Бхагавал-гите». «Тот, кто приходит ко Мне (мам упетиа), уже не возвращается». Кула? В этот мир — духкхалайам айайватам. Этот мир — место странаний. Это знает каждый. Но люди одурачены так называемыми липерами, вожнями. Материальная жизнь --- жизнь, полная страпаний, Кришна, Бог, говорит, что этот мир — духкхалайам — место страданий, и что он айбайватам — прехопящий. Злесь невозможны компромиссы: «Лапно, пусть это место страпаний, но я останусь здесь и буду американцем или инпийцем». Нет. Это тоже невозможно. Вы не останетесь американцем налолго. Вот вы ролились в Америке и, наверное, думаете, что вам очень повезло. Но вам не участся полго оставаться американцем. Вас вышвырнут с этого места, а что будет в следующей жизни, вы не знаете! Потому-то этот мир — духкхалайам ашашватам преходящий и полный страданий. В этом заключается наша философия.

**506:** Но если у вас есть хоть какое-то знание о Боге, то жизнь не так мучительна?

Шрива Прабхувада: Нет! Хоть какое-то знание вам не поможет. Вы должны обладать совершенным знанием: ∂жаныя карма ча ме фивіам эвам йо ветти паттиватах. Татитва-тах означает «в совершенстве». Совершенное знание изложено в «Бхагавад-гите», поэтому мы даем каждому человеку шане изучить «Бхагавад-гиту» как она есть и сделать свою жизнь совершенной. Это и есть цель движения сознания Кришны. Что говорит ваша наука о перевоплощения души?

**506:** Я думаю... что наука... не может ни отрицать, ни подтвердить это. Наука ничего не знает об этом.

**Шрила Прабхупада:** Поэтому я и говорю, что наука несовершенна.

Баб: Впрочем, кос-что наука может сказать. Наука утверждает, что энергия никогда не исчезает, она только изменяется.

Шрина Прабхувада: Хорошо. Но что происходит с энергией дальше, науке уже неизвестно. Куда она направляется? Каковы ее произвления в зависимости от различного использования? Например, электроэнергия. Ее по-разному используют в нагревательных приборах и в колодильных яка. Это предметы прямо противоположного назначения, но электроэнергия в них одна и та же. Так в эта энергия — живая энергия — куда она направляется? Кто ей управляет? Как она действует и какие плоры приносит в следующей жизни? Этого ученые не знают. Но в «бхагавад-гите» это объясивется на очень простом примере: васамис джарнай и йалка бихайа. На вас одежда, рубашка Когда эта рубашка изнашивается, вы меняете ее. Это тело подобно рубашке или пальто. Когда оно изнашивается, мы должны сменить его.

**506**: Кто это «мы», которым приходится менять тело? Что остается неизменным?

Шрила Прабхупада: Душа.

**506**: Она остается неизменной при переходе из одной жизни в следующую?

**Шрина Прабхупада:** Это душа — «я». Кто тот «вы», который говорит сейчас? Вы! Что за «я» говорит? Личность — *атма*, то есть душа.

Беб: А моя душа отлична от вашей?

**Шрила Прабхупада:** Да. Вы индивидуальная душа, и я индивидуальная душа.

**506**: Вы избавились от воздействия кармы. Если бы и я избавился от нее, наши души были бы одинаковыми или разными?

**Шрила Прабхувада:** Все души качественно одинаковы, Сейчас вы находитесь под влиянием определенных представлений

о жизни, и эти ваши соотечественники [преданные] также находились под влиянием определенной жизненной концепции, но в процессе обучения они пришли к другому пониманию жизни. Следовательно, высшая цель обучения прийти к сознанию Кришны. Это и есть совершенство.

506: Если два человека находятся в сознании Кришны, одинаковы ли их души?

Шрила Прабхупада: Душа всегда одна, всегда одна и та же.

**Боб**: В каждом человеке? У всех ли души одинаковы? **Шрила Прабхупада**: Да.

**506** (показывая на двух преданных): Если они находятся в сознании Кришны, одинаковы ли их души?

шрила Пробхувада: Все души одинаковы, но они всегда индивидуальны, даже если живое существо и не находится в сознании Кришны. Например, вы человек и я человек. Несмотря на то что я не христиании, а вы не индус, оба мы — люди. Так же и душа — она может быть в сознании Кришны, а может и не быть — это не имеет значения. Душа есть душа.

**Боб:** Не могли бы вы рассказать об этом подробнее?

Швияв Пвабхувада: Душа — это чистый дух, поэтому все души равны, даже те, которые находятся в животных. Вот почему говорится: панфитай сама-дарицинах — тот, кто обладает подлинным знанием, не видит внешней оболочки — будь то человек или животное.

Боб: Можно я задам еще вопрос об этом?

Шрила Прабхупада: Да.

Баб: Я считал душу чем-то вроде частицы Бога. Иногда мне кажется, что я чувствую Бога. Я нахожусь здесь, и можно сказать, что Бог тоже здесь. Так если душа внутри меня, то могу ли я почувствовать Бога в себе? Не всего Бога, конечно. в. ...

Шрила Прабхупада: Частицу Бога.

**506**: Я не чувствую Бога в себе, но, может быть, Бог гденибуль здесь рядом, отдельно от меня. Должен ли я обладать этой способностью — чувствовать Бога в себе, раз моя душа — частица Бога?

**Шрила Прабхупада:** Да. Бог также и внутри. Бог повсюду. Бог и внутри нас, и вне нас. Это необходимо знать.

506: Как человек ощущает Бога в себе?

шрила прабаувадж Не сразу. Сначала вам нужио изучить шастиры [писания], получить информацию из Вед. Например, в «Бхатавар-гите» говорится: йшварах сара-а-бутайлай хрд-дейе 'рожуна тиштхати — Бот пребывает в сердие каждого. Парамайу-чаййнтара-стихам — Бот также находится в каждом атоме. Таковы предварительные сведения. А затем с помощью метода йоги вы должны осознать это.

Боб: Метола йоги?

Шрила Прабхупада: Да.

Боб: Пение Харе Кришна — это и есть метод йоги?

Шрила Прабхупада: Да, это тоже метод йоги.

**Бөб:** К какому методу йоги я должен прибегнуть, чтобы обнаружить, прочувствовать эту информацию, ощутить душу внутри себя?

**Шрила Прабхупада:** Есть много разных методов йоги, но для нынешней эпохи лучше всего подходит этот метод.

**Боб:** Пение мантры?

Шрила Прабхупада: Да.

Боб: Благодаря ему можно ощутить Бога не только снаружи, но и внутри?

Шинка Прабкувада: Вы узнаете и поймете о Боге все: каким образом Бог присутствует внутри, снаружи, как Он действует. Вам откроется все. В ответ на ваше желание служить Бог откроет вам Себя. Бога недъзя постичь самому. Только если Он Сам открывает Себя вам. Так, например, ночью солице уходит из поля вашего эрения, и ни светильники, ни фонари не помогут вам увидеть его. И вы тоже должны поставить себя в такое положение, чтобы Бог открылся вам. Это не значит, что с помощью какого-то метода можно по-

просить Бога: «Приходи, я хочу Тебя видеть». Нет, Бог не мальчик на побегушках.

506: Нужно суметь удовлетворить Господа, чтобы Он открыл Себя? Правильно?

Шрила Прабхупада: Да.

**Шьямасундара:** А как мы узнаем, что смогли доставить удовольствие Господу?

Шрина Прабаувада: Это узнают, когда видят Его. Тогда вы поймете это. Когда вы едите, вам не нужно ни у кого спрашивать, прибывают ли ваши силы и проходит ли голод. Вы едите и чувствуете прилив энергии, и вам нет необходимости спращивать об этом. Точно так же, если вы действительно служите Богу, вы поймете: «Бог дает мне указания. Бог заесь. Я вижу Бога».

Шьямасундара: Или представителя Бога.

Шрила Прабхупада: Да.

Шьямасундара: Это проще.

Швина Праблувада: Вы должны идти к Богу через Его представителя: йасйа прасайай бласават-прасайах. По милости духовного учителя на человека нисходит милость Кришны». Если вы доставляете удовольствие представителю Бога, то тем самым доставляете удовольствие Богу, благодаря чему вы сможете непосредственно увидеть Его.

506: А как можно доставить удовольствие представителю Бога?

Шрива Прабкувада: Нужно выполнять его указания, вот и все. Представитель Бога — это гуру. Он просит вас делать что, и, если вы исполняете это, он просит вас делать что- он, и. если вы исполняете это, он проволей: йссійларасадай на гатих куто 'ли. Без милости духовного учителя невозможно инчего достичь». Если он недоволен вами, то вы ничего не достичтете. Поэтому мы поклоняемся гуру: сабишада даритвена самаства-шастираму уктас татата байайата за сабхац. Туру нужно принимать как самого Господа. Это предписывают все шастры.

Боб: Гуру следует считать представителем Бога?

**Шрила Прабхупада:** Да, *гуру* — это представитель Бога. *Гу-*

**566:** Но он отличается от воплощений Кришны, приходящих сюда?

Шомла Поабхупада: Па.

**Баб:** Как отличается внешнее проявление *гуру*, скажем, от внешнего проявления Кришны или Чайтаньи, когда Они являются на землю?

**Шрила Прабхупада:** Гуру — представитель Кришны. Его можно узнать по определенным признакам. Общие признаки описаны в Ведах.

тад-виджйäнäртхам са гурум эвäбхигаччхет самит-пäних шротрийам брахма-ништхам

Гуру должен принадлежать к цепи ученической преемственности и надлежащим образом выслушать Веды от своего духовного учителя. Основной признак гуру — то, что он совершенный преданный. Этого достаточно. И гуру служит Коишне. проповеля Его учение.

**506:** А Господь Чайтанья — Он был гуру иного типа нежели вы?

**Шрила Прабхупада:** Нет, нет. *Гуру* не могут быть разных типов. Все *гуру* одного типа.

Боб: Но Он был... Он был в то же время и воплощением?
Шрила Прабхупада: Да. Он — Сам Кришна, но выступал в роли гуру.

Боб: Я... я понял.

Шомла Поабхупада: На.

**Боб:** И еще...

Шрина Прабатрада: Кришна — Бог, и Он требовал: сареаохармай нарипийаожай майи экак и́шаранай ераожа. «Оставь все другие религии и предайся Мие» (Б.-г., 18.66). Но люди не поняли Его. Поэтому Кришна еще раз пришел в качестве гуру и учил людей, как предаться Ему. **Шьямасундара:** Разве Он не говорит в «Бхагавад-гите»: «Я — духовный учитель»?

Шрика Прабкувада: Да. Он изначальный духовный учитель. потому что Его принял своим духовным учителем Арджуна. Так в чем же трудность? Шишйас те чам ийахи майтай прапаннам. Арджуна сказал Господу: «Я — Твой ученик и душа, предавшаяся Тебе. Пожалуйста, наставляй меня». Если бы Кришна не был духовным учителем, как бы Арджуна стал Его учеником? Кришна — изначальный чур. Теме брахма храй ай ади-кавайе: «Именно Он в начале вложил ведическое знание в сердце Ерахмы, первого сотворенного существа». Следовательно, Он — изначальный гуру.

#### Боб: Кришна?

Бай: Таким образом, гуру получают знания по цепи ученической преемственности, а не от Кришны непосредственно? А получаете ли вы какие-либо знания непосредственно от Кришны?

**Шрияа Прабхупада:** Да. Есть наставления, исходящие прямо от Кришны — «Бхагавал-гита».

Беб: Я понимаю, но...

**Шрила Прабхупада:** Но вы должны получить их по цепи ученической преемственности, иначе вы не сможете понять их правильно.

**Б66**: Но сейчас вы не получаете информацию прямо от Кришны? Она приходит по цепи ученической преемственности из книг?

**Шрила Прабхупада:** Между этими двумя способами нет разницы. Предположим, я говорю: «Вот карандаш»; вы скажете кому-то другому: «Это карандаш»; и если он скажет кому-

то еще: «Это карандаш», — какая разница между его и моими наставлениями?

Боб: А сейчас вы это знаете по милости Кришны?

Шэмья Прабкувара: Вы тоже можете воспользоваться милостью Кришны при условии, что это знание передается без искажений. Так же, как мы передаем знание, содержащееся в «Бхагавад-гите». В «Бхагавад-гите» Кришна говорит: сарва-дхармай парштйаджий ажай экай иарацай враджа. «Оставь все другие религии и предайся Мне». И мы сейчас говорим, что вы должны оставить все и предаться Кришне. Следовательно, между наставлениями Кришны и нашми нет разницы. Здесь нет никаких отклюнений. Если вы получаете знание таким совершенным образом, то это почти то же самое, что получать наставления непосредственно от Кришны. Мы не вносим никаких изменений.

**506**: Когда я молюсь с верой и благоговением, слышит ли меня Кришна?

Шрила Прабхупада: Да.

Беб: Без посредников?

Шрила Прабхупада: Да, потому что Он — в вашем сердце. Он всегда слышит вас, молитесь вы или нет. Когда вы занимаетесь ерундой, Он тоже слышит вас. А когда вы молитесь — это прекрасно. Кришна ждет этого.

**506**: А когда мы молимся Кришне, Он слышит это лучше, чем когда мы говорим всякий вздор?

**Шрила Прабхувада:** Нет. Он совершенен. Он слышит все. Даже если вы не говорите, а просто думаете: «Я сделаю так», — Он слышит вас. Сарвасиа чахам хрди саннивий-так: Кришна пребывает в сердце каждого.

Беб: Но молиться надо, не так ли?

Шрила Прабхупада: Да, это его дело — молиться.

Боб: Чье дело?

**Шрила Прабхупада:** Каждого живого существа. Это наша единственная обязанность. Эко бахўнам йо видадхати каман. Так утверждают Веды.

Боб: А что это означает?

Швина Пвабкувада: Он дает все и дает всем. Он дает пищу каждому. Следовательно, Он — наш отец. Так почему бы вам не молиться Ему: «Отец, дай мне это»? Как у христиан в Библии: «Отче наш, хлеб наш насущный дай нам на сей день». Это хорошо, они признают Веховного Отца. Но когда дети вырастают, они должны не просить у отца, а наоборот, быть готовы служить ему. Это называется бхакти (преданностью).

**Боб:** Вы так замечательно отвечаете на мои вопросы. (Все смеются.)

Шрила Прабхупада: Большое вам спасибо. Боб: Могу ли я задать еще вопрос? Шрила Прабхупада: Па. конечно!

## 4

### Три гуны природы

(28 февраля 1972 года, продолжение)

506: Я читал, что есть три гуны — страсти, невежества, благости. Не могли бы вы рассказать об этом подробнее, особенно о том, что подразумевается под гунами невежества и благости?

Шрила Прабугвада: В благости вы способны понимать и получать знание. Вы можете понять, что есть Бог, и что Он создал этот мир. Вы способны получить реальное знание и о многом другом — например, о том, что представляет собой Солнце и Луна. Если человек обладает каким-то знанием, даже несовершенным, это проявление зумы благости. Под влиянием зуны страсти человек отождествляет себя с материальным телом и старается удовлетворять свои чувства. Это страсть. А невежество — это живогное состояние. Под влиянием зумы невежества живое существо не осознает, что такое Бог, как достичь счастья, почему мы оказались в этом мире. Напрямер, если вы поведете животное на бойню, оно пойдет за вами. Это невежество. Но человек будет протестовать. Если козлу за пять минут до того, как его зарезать, дать пучок травы, он будет счастлив, что ест. Совсем как ребенок — даже когда его собираются убить, он радуется и смеется, потому что ничего не понимает. Это неведение.

**Боб:** То, под влиянием каких *гун* мы находимся, определяет нашу карму? Правильно я понимаю?

шрила Прабхувада: Да. Деятельность человека оскверняется в зависимости от того, под влиянием каких гун природы он находится: каранам гуна-санго 'ста сад-асад-йони-джанмасу. Человек получает более высокое или более низкое рождение в зависимости от того, под влиянием каких гун [качеств природы] он находится (Б.-т., 13.22).

Боб: А обман и тому подобное — какая это гуна?

Шрила Прабхупада: Обман — это страсть, смещанная с невежеством. Предположим, один обманывает другого. Это означает, что он хочет получить что-то, то есть им владеет страсть. Но тот, кто совершает убийство, не знает, что за это ему придестя страдать, следовательно это смесь страсти и межества.

**Боб:** А когда человек помогает другому?

Шрила Прабхупада: Это благость.

Боб: Почему именно благость? Что в этом разумного? То есть, я хочу сказать, какое знание проявляется в этом? Вы сказали, что благость — это когда у человека есть знание. Шимла Поабхивала: Па.

Боб: Разум.

Шомла Поабхупада: Па.

Боб: Значит, помогать другому человеку?

**Шрила Прабхупада:** Это значит, что тот, кому вы помогаете, пребывает в неведении, а вы стараетесь просветить его.

**Боб:** Значит, давать человеку знание...

Шрила Прабхупада: Да, это благость.

Боб: А если просто оказываещь помощь?

Шрила Прабхупада: Это тоже благость.

**Боб:** Если у нищего нет ни гроша, а вы подаете ему милостыню...

Швила Прабхувада: Это тоже может быть благостью. Однако на Бауэри-стрит тоже подают милостыню, и ниций тотчас же отправляется за бутылкой, напивается и падает. (Все смеются.) Такая вот благотворительность. Но это уже не благость, а невежество.

Баб: Благотворительность — невежество?

Шрила Прабхупада: Есть три вида благотворительности: в благости, в страсти и в невежестве. Пействовать в благости значит давать милостыню там, где следует. Вот, например, движение сознания Кришны; тот, кто дает пожертвования на это пвижение, пействует в благости, потому что способствует распространению сознания Бога, сознания Кришны. Это благость. Но если кто-то занимается благотворительностью, чтобы что-то за это получить, то это страсть. А если человек дает милостыню не ко времени и в неподходящем для этого месте, не испытывая почтения к тому, кому он жертвует, или пает пеньги непостойному, например, человеку с Бауэри — это невежество. Но Кришна говорит: йат кароши йад ашнаси йадж джухоши дадаси йат. «Чем бы ты ни занимался, что бы ты ни ел, какие бы ни приносил дары, что бы ни отдавал и какую бы тапасью ни совершал, делай это как подношение Мне» (Б.-г., 9.27). Если Кришна принимает ваше подношение — в этом совершенство благотворительности. Или если представитель Кришны примет предлагаемое - это совершенство.

Боб: А к какому виду благотворительности можно отнести разлачу пиши голодным?

Шима Прабхувада: Это зависит от обстоятельств. Допустим, врач запретил больному принимать твердую пищу, но он просит ее, и если вы в порядке благотворительности дадите ему такую пищу, то не принесете ему добра. Это невежество.

**Боб:** А преданные не зарабатывают карму? Эти преданные — ощущают ли они карму? Влияют ли на них эти *гуны*? Пребывают ли они под влиянием *гуны* благости?

Шрила Прабхупада: Они выше благости! *Шуддха-саттва*. Преданные не находятся в материальном мире. Они пребывают в духовном мире. Об этом говорится в «Бхагавадгите»:

мам ча йо 'вйабхичарена бхакти-йогена севате са гунан саматйтйаитан брахма-бхуйайа калпате

[«Тот, кто полностью отдает себя преданному служению, ни при каких обстоятельствах не отклоняясь от этого пути, преодолевает влияние гум материальной природы и достигает уровня Брахмана».] Преданные не находятся ни в блатости, ни в страсти, и в невежестве. Они трансцендентны ко всем этим качествам.

Бы: Этого уровня достигает искрение верящий преданный? Шрила Прабхувада: Да. Вы тоже, как и они, можете стать преданным. Это не трудно. Нужно просто посвятить себя трансцендентному любовному служению Господу, только и всего.

**506**: Я бы хотел больше узнать о Боге и сильнее ощущать присутствие Бога. Дело в том, что без этого, по-моему, жизнь не имеет смысла.

Шрика Практивара. Да I Если не воспользоваться человеческой формой жизни, потеря будет огромной. Для живого существа это редчайший шанс, который дается ему, чтобы оно могло вырваться из сетей материального существования.

**566:** Я так благодарен, что вы позволили мне задать вам все эти вопросы...

**Шрила Прабхупада:** Что ж, вы можете узнавать все больше и больше.

**Боб:** У меня все же... мои связи с домом, близкими. Женитьба... Я помолвлен... Шэвия Вракувада: Да нет, здесь нет никаких препятствий. Среди преданных много семейных. (Показывает на Шьямасундару.) От женат. Брак — это не препятствие. Я уже говорил вам о четырех стадиях духовного развития: брах-ачари, грихастка, ванапрастка и санньяса. Когда заканчивается период брахмачары, можно жениться. Но это не обязательно. Можно оставаться нашитика-брахмачари вое вою ожизы. Но брахмачари может и женитыся. А когда заканчивается период семейной жизни, наступает период ванапрастии. Это означает, что человек отходит от семы — муж и жена кивут отдельно. Между ними больше нет физической близости. А затем, достигнув полного отречения, освободившись от привязанности к семейной жизни, человек принимает санньясу.

506: И тогда он совершенно забывает о своей жене?

Шрила Прабхувада: Да. Если постараться, то забыть не так уж трудно. С глаз долой — из сердца вон. (Все смеются.) Как у меня: жена, дети, внуки. Но с глаз долой — из сердца вон. Вот и все. В ведической системе это очень хорошо предусмотрено — ванапрастяха и санныка.

## 5

### Путь очищения

(29 февраля 1972 года)

606: Я очень благодарен вам за то, что вы позволили мне задать эти вопросы.

Швикв правкувада: Это моя миссия. Люди должны понять науку о Боге. Если мы не сотрудничаем с Верховным Господом, наша жизнь лишена смысла. Я много раз приводил такой пример: деталь, выпавшая из машины, не представляет никакой ценности. Но если ту же самую деталь поставить на место, она обретает ценность. Так и мы — неотъемлемые частицы Бога. Поэтому много ли мы значим без Бога? Абсолютно ничего! Мы должны восстановить свою связь с Богом, и тогда обретем ценность.

**506**: Сегодня я говорил с человеком, который приходил сюда днем. Вам это может показаться смешным, но он зашел, потому что слышал, что в Майяпуре хиппи.

Шрила Прабхупада: Что?

**506:** Он слышал, что в Майяпур приехали хиппи. Сначала с ним поговорил я, а потом преданные. Он говорил мне о таких вещах, на которые я не смог найти ответа. Он ска-

зал, что придет завтра, чтобы снова увидеться с некоторыми преданными. Если вы позволите, я хотел бы передать вам наш разговор. То, что он говорил, смутило меня...

Швила Прабхупада: Он индиец?

Боб: Да, индиец. Он живет здесь неподалеку и хорошо говорит по-английски. В юности он каждый день очень усердно поклонялся богине Кали\*, но однажды случилось наводнение. Людям тогда пришлось очень трудно, и с тех пор он отошел от религии. Он говорит, что теперь находит счастье, пробуждая в людях любовь пруг к пругу. И я не нашел, что сказать ему, чтобы Бог и религия вошли в его жизнь. Он сказал: «После смерти я. возможно, стану частицей Бога, а может быть, и нет». А пока он не видит причины беспокоиться об этом. Он говорит, что обращался к различным видам религиозной практики, но это ему ничего не дало. Я спращиваю об этом еще и потому, что, вернувшись в Америку, встречу немало таких людей. Они видят, что религиозная практика, как, например, поклонение Кали и тому подобное, не приносит результатов. И я не знаю, как убедить их, что это стоит попробовать.

**Шрила Прабхупада:** Не пытайтесь делать этого сейчас. Сначала постарайтесь убедить самого себя.

**566**: Я предложил ему встретиться с преданными. Потом я снова увидел его, когда он уходил отсюда, и сказал ему: «Приходите еще». — но... Ла. да. вы правы.

Шрива Прабкупада: Прежде всего вы сами должны быть убеждены. А потом пытайтесь убедить других. Чайтанья Махапрабку говорил, что вы сможете улучшить положение других только тогда, когда достигнете успеха в собственной жизни:

> бхарата-бхумите хаила манушйа-джанма йара джанма сартхака кари' кара пара-упакара

В Индии широко распространено поклонение этой полубогине.

Сначала сделай совершенной собственную жизнь, потом старайся научить других.

**506**: Преданные сказали мне, что, если не пребывать постоянно в сознании Кришны, невозможно быть счастливым. Но я иногда чувствую себя счастливым.

Шрила Прабхупада: Иногда, но не всегда.

Боб: Да.

**Шрила Прабхупада:** Но если вы придете в сознание Кришны, то будете чувствовать себя счастливым всегда.

506: Они имели в виду, что нельзя чувствовать себя счастливым, не находясь в сознании Кришны.

Шиный правіднаца: Это факт. Например, вас, обитателя сущи, бросают в воду. Но вы не можете быть счастливы в воде. Если же вас вернут на землю, вы будете счастливы. Аналогично этому, мы — неотъемлемые частицы Кришны и не можем быть счастливы, сели е будем добствовать как Его частицы. Как в предыдущем примере: деталь машины сама по себе не имеет никакой ценности, но когда ес стваят на место, она снова обретает ценность. Мы — частицы Кришны, и должны соединиться с Ним. И вы можете сразу соединиться с Кришной, сознав истину: «Я принадлежу Кришне. Кришна — мой». Только и всего.

**Баб:** Как вы сказали? Кришна...

Шрила Прабхупада: Кришна — мой.

**Боб:** Мой?

Шрила Прабхупада: Да, мой. Мой Кришна.

506: A-a...

Шрила Прабхупада: Кришна мой. Кришна мой.

Боб: Да.

**Шрила Прабхупада:** А я принадлежу Кришне. Таково наше истинное положение.

Боб: Мы — частины Кришны.

**Шрила Прабхупада:** Да. Все существующее — неотъемлемая часть Кришны, потому что все является энергией Кришны и порождается ею. **566:** Шрила Прабхупада, у меня вопрос. Что представляет собой служение без преданности?

Шрила Прабхувада: Хм-м? Это не служение, это — бизнес. (Все смеются.) Например, здесь, в Майяпуре, мы наняли подрядчика. Это не служение, а бизнес. Разве нет? Инотда можно встретить такую рекламу: «Покупатель — наш хозяин». Так они говорят? Звучит красиво — «Покупатель — наш хозяин». То это бизнес, потому что если у вас нет денег, то вы и не покупатель. В служении все иначе. Чайтанья Махапрабху молялся Кришне: йатка тамка й а сидадхату лампато мат-прана-наткае ту са эва напарах. «Что бы Ты ни делал со Мной, Я буду поклоняться Тебе, Мой Господь». Это и есть служение. «Я ничего не прошу взамен» — вот что такое служение. Если вы хотите получить что-либо взамен — это бизнес.

**506**: Я хотел спросить вашего совета на будущее. Что я должен делать, чтобы чувствовать себя ближе к Богу? Скоро я расстанусь с вами, и тогда я...

Шрила Прабхупада: Вы должны очиститься.

**506**: Иногда я прихожу в храм, но, уходя, не знаю, много ли я уношу с собой.

Швина Пвабкувада: На это не требуется много времени. Через шесть месяцев вы почувствуете, какого прогресса вы добились. Но для этого нужно следовать принципам, которые будут регулировать вашу жизнь. И тогда придет успех. Вот как к этим кношам и певчинам.

Боб: Да, я понял это.

**Шрила Прабхупада:** У них нет никакого желания ходить в кино или рестораны. Они отказались от всего, что зовется *анар-*  $mxo\ddot{u}$  — ненужным.

Беб: Мне кажется, что, когда я вернусь, они...

**Шрила Прабхупада:** Цель человеческой жизни — очищение. Боб: Па.

Шрила Прабхупада: Тапо дивйам путрака йена саттвам, и́уддхйед йасмад брахма-саукхйам тв анантам. Саттва означает «существование». Если вы не очистите свое существование, вам придется менять тело. Из одного тела вы будете переходить в другос. Иногда это будет более высокое рождение, а имогда — более низкое. Скажем, если вы нездоровы и не лечитесь, то ваша болезнь может принести вам много неприятностей. Так, если вы не очистите свюю жизны, вам придется переселяться из одного материального тела в другое. Существуют очень тонкие законы природы. Сейчас у вас нет никакой гарантии, что в будущем вы получите очень удобное тело или опять родитесь американцем. Поэтому человеку очень важно очистить свою жизнь. Пока вы этого не сделаете, вы будете гоняться за счастьем, но не сможете всегда быть счастанивым.

566: Надеюсь, что когда я вернусь в Нью-Йорк к своей прежней работе, то стану чистым, но уверен, что не таким, как ваши преданные здесь. Я... Я не могу себе представить, что смогу жить, как они.

Швика Прабкувада: Вы можете делать то же, что и они. Вначане они не были чистыми, но теперь очистились. Вы тоже можете очиститься. Например, когда вы были ребенком, у вас не было знаний, теперь же вы образованный человек. №6: Так что же я смогу седаять? Вернувшись я должен...

**Шрила Прабхупада:** А когда вы возвращаетесь? **506:** Я поеду обратно в Чаибасу, буду работать там, а по-

**Боб:** Я поеду обратно в Чаибасу, буду работать там, а потом...

Шрила Прабхупада: А что там, в Чаибасе?

Боб: Это место, где я преподаю. Я живу там.

**Шрила Прабхупада:** Так лучше не учить, потому что вы не знаете, чему учить.

566 (смеясь): Я собираюсь... Мне не слишком нравится преподавать, и в мае я вернусь в Америку, но пока я здесь, я должен это делать, потому что подписал контракт на время пребывания в Индии.

Шрика Прабхувада: Если вы действительно серьезны, то сможете оставаться чистым везде. Не имеет значения, в Америке или в Индии. Но вы должны знать, как оставаться чистым. Только и всего. **Боб:** Вы имеете в виду соблюдение этих принципов?

Шрила Прабхупада: Да. Вот я, например, ездил в Америку, но и там, и в Инлии остаюсь самим собой.

Боб: Я... Я старался как-то следовать этим принципам после того, как встретился с вами [короткая поездка в Калькутту в ноябре 1971 гола).

**Шрила Прабхупада:** Хм-м... Но следовать — значит следовать неукоснительно, если вы действительно серьезны.

Боб: Может быть... хорошо, может быть, то, что я сейчас скажу, это самое глупое из всего, что я говорил, но разрешите мне сказать о том, что я чувствую.

Шпила Прабхупада: Нет. нет. не глупое. Я не говорю - глупое, я говорю — несовершенное.

Боб: Хорошо. (Смеется.) Несовершенное. Но позвольте мне об этом сказать. Я восхишаюсь вашими преданными и уважаю их, но не чувствую себя одним из них и даже не испытываю большого желания стать одним из них. Я чувствую, что просто хочу... Я хотел бы поступать правильно, приближаться к Богу, и если... и если моя следующая жизнь будет лучше этой, то я буду доволен.

Швила Пвабхупада: Очень хорощо.

**506**: Это, наверное, привязанность к материальному, но...

Шрила Прабхупада: Просто следуйте их примеру, и ваше желание осуществится. Мы учим их, как очиститься и стать счастливыми. В этом наша миссия. Мы хотим, чтобы все были счастливы: сарве сукхино бхаванту. Люди не знают, как стать счастливыми. Они илут не тем путем, который ведет к счастью. Они выдумывают собственный путь. Вот в чем проблема. Поэтому Ришабхадева дал своим сыновьям такой совет: «Мои дорогие дети, нужно всего лишь совершать аскезу ради осознания трансцендентного». Аскезу совершает каждый. Я знаю одного юношу, которому пришлось уехать в другую страну, чтобы выучиться на менеджера. Сейчас он занимает высокий пост. Таким образом, каждый совершает какую-либо аскезу ради будущего.

Так почему бы не совершать эту аскезу ради постоянного счастья? Вы должны очистить свою жизнь и свое тело. До тех пор пока вы будете получать материальные тела, вам придется оставлять их. Но как только вы обретете духовное тело, вопрос о смене тел отпадет. У вас уже есть духовное тело. Сейчас из-за материального загрязнения мы развиваем материальное тело, но если мы приобщимся к духовной жизни, то будем развивать духовное. Я часто привожу такой пример: положите железный прут в огонь, и он сам станет, как огонь. Ведь так?

506: Положить железный прут в огонь?

**Шрила Прабхупада:** Да, и он раскалится, как огонь.

---

Шрила Прабхупада: Хотя останется железом.

Боб: Да.

Шима Прабхувада: Так и вы, если исе время будете заияты дуковной деятельностью, ваше тело станет действовать духовно, хотя оно и материально. Тот же пример: дотронувшись до раскаленного железа, вы обожжетесь, потом учто оно приобрело свойства отия. Аналогично этому, заинмаясь деятельностью в сознании Кришны, вы одухотворяетесь. Ваши поступки станут духовными, материальные желания исчезнут.

Боб: Как это можно осуществить?

**Шрила Прабхупада:** Этим методом. Преданные так и делают. Вы видели этих юношей — шестерых молодых людей, которые сегодня получили посвящение? Это очень просто. Вам нужно соблюдать четыре принципа и повторять мантру на четках. Это очень просто.

566: Да, но понимаете ли, когда я вернусь в Бихар и буду жить там как обычно, то... если я стану следовать всем регулирующим принципам... некоторым из них я следую уже сейчас, но не всем...

Шрила Прабхупада: Что значит — «некоторым»?

**Боб:** «Некоторым»?

**Шрила Прабхупада:** Регулирующих принципа всего четыре. «Некоторым» — это трем или двум?

Боб: Двум или трем.

Шрила Прабхупада: Что мешает вам следовать еще одному?

**506**: Нет, нет. Я имею в виду, что я следую одному или двум. Сейчас я придерживаюсь одного или двух регулирующих принципов.

**Шрила Прабхупада** (смеясь): А почему не трех других? Что тут трудного? Какого из принципов вы придерживаетесь?

506: Какого принципа? Ну, я почти вегетарианец. Правда, я ем яйца.

Шрила Прабхупада: Значит, и этот принцип вы соблюдаете не полностью.

**Бэб:** Да, даже этот не полностью. После того как я встретился с вами в прошлый раз [в ноябре], я стал вегетарианцем. но...

**Шрила Прабхупада:** Вегетарианство не является каким-то особым достижением.

**506**: Да, вы правы.

**Шрила Прабхупада:** Голуби тоже вегетарианцы. Обезьяны, негоднейшие твари, тоже вегетарианцы.

Беб: Да.

**Шрила Прабхупада:** Обезьяны — вегетарианцы. Эти голые *санньяси*, живущие в лесу... величайшие проказники...

**566**: Я... Я ощутил некоторый прогресс, потому что вначале было трудновато, а потом стало легче, и я снова...

**Шрила Прабхупада:** Нет, вы сможете строго следовать всем регулирующим принципам при условии, что примете сознание Кришны. В противном случае это невозможно.

506: Да, это именно так. Когда я вернусь в Бихар, и... мои друзья, возможно, скажут... как это бывало: вечером местдим все вместе, делатъ совершенно нечего, разве что сражаться с москитами, и тут они говорят: «А не покурить ли нам марихуаны?» И я отвечаю: «Конечно, ведь все равно нечего делатъ», — сажусь рядом и наслаждаюсь цельй вечер. Мы часто так делали, и нас куда-то уносило. Мы ку-

рили марихуану каждый вечер, понимая, что наносим себе большой вред, потом переставали это делать, но все же от случая к случаю мы...

Шрила Прабкупада: Вы должны жить с нами, тогда ваши друзья не скажут вам: «Ну как там насчет марихуаны?» (Боб смеется.) Постоянно общайтесь с преданными. Мы специально открываем центры сознания Кришны, чтобы дать людям возможность общаться с нами. Для чего мы купили столько эсили [в Майяпуре]? Тот, кто искренне хочет, придет сюда и будет жить вместе с нами. Общение оказывает колюссальное влияние. Общаясь с пьяницами, вы станете пыяницёй, а общаясь с саду, станете саду.

**Шьямасундара:** Он может приехать и пожить с вами в Бомбее. **Шрила Прабхупада:** Да, вы можете жить с нами в Бомбее. Но ему нужны друзья с марихуаной. Вот в чем беда.

Баб: Разрешите задать еще один вопрос, а потом я, может быть, вернусь к этому. Я пришел к выводу, что слишком много думаю о самом себе, поэтому не могу думать достаточно много о Боге. Где бы я ни находился, я думаю о себе. Как мне забыть о себе, чтобы сосредоточиться на главном? Вимыя Выбахтрава: Так же, как это спелали они [пледанные].

выпольные превазнаца. Так же, как это сделали отип предапныет. Боб (смеясы: Вы говорите, что мой путь... Я понимаю, вы котите сказать, что, для того чтобы очиститься, я должен стать преданным.

Шрила Прабхупада: Вы в этом сомневаетесь?

**Боб**: Ну, я...

Шрила Прабхупада: Очень трудно стать преданным?

566: Для меня — да. Я... Я не испытываю особого желания. С самого начала преданные сказали мне, что они отказались от материальной жизни. Эти четыре регулирующих принципа, о которых они мне говорили, означают отказ от материальной жизни, и я понимаю это. Но вместо этого у них сеть...

**Шрила Прабхупада:** Что, по-вашему, означает материальная жизнь? (Боб молчит.) Я сижу на этой кровати. Материальна она или духовна?

Боб: Материальна.

**Шрила Прабхупада:** Так как же мы отказались от материальной жизни?

**Боб:** В моем понимании материальная жизнь — это, наверное, стремление к материальной выгоде...

Шрила Прабхупада: А что значит «материальная»?

**Баб:** Трудиться ради материальных благ и не отказываться от материального.

Шрила Прабхивада: Материальная жизнь — это когда вы хотите удовлетворять свои чувства. Вот что такое материи альная жизнь. А когда вы стремитесь служить Богу, это духовная жизнь. В этом разница между материальной и духовной жизнью. Сейчас мы хотим служить своим чувствам. Но когда мы служим Богу — это духовная жизнь. В чем разница между тем, что делаем другие? Мы пользуемся всем: столом, кроватью, магнотофоном, пишущей машинкой — так в чем же разница? В том, что мы все используем для служения Кришне.

**Боб:** Преданные говорили мне, что чувственные наслаждения, от которых они отказались, заменяются духовными, но дело в том, что я этого не ощутил.

Шина Прабативав: Духовное наслаждение приходит тогда, когда у вас появляется желание доставлять удовольствие Кришне. Это духовное наслаждение. Так, например, мать получает больше наслаждения, когда кормит своего ребенка, чем когда ест сама. Сама она не ест, но ей доставляет удовольствие наблюдать, как с аппетитом ест ее ребенок. 566: Хм-м. Значит, духовное наслаждение в том, чтобы доставлять удовольствие Богу.

**Шрила Прабхупада:** Духовное наслаждение подразумевает, что наслаждается Кришна.

**Боб:** Доставлять удовольствие Кришне.

**Шрила Прабхупада:** Да. Материальное наслаждение заключается в удовлетворении чувств. Только и всего. В этом разница. Когда человек старается доставить удовольствие Кришне — это духовное наслаждение.

**566:** Я думал... в моем представлении доставлять удовольствие Богу...

Швила Прабхувада: Не изобретайте собственных способов удовлетворения Бога. Не выдумывайте. Например, село мие хочется доставить вам удовольствие, я должен спросить у вас: «Что в могу для вас сделать?». Я не должен инчего выдумывать. Это не доставит вам никакого удовольствия. Предположим, я хочу воды. И если вы начнете рассуждать так: «Свамиджи доставит больше удовольствия, если я принесу ему стакан молока, горячего молока», — мие это не понравится. Если вы хотите сделать мие приятное, то спросите меня: «Что мие сделать, чтобы доставить вам удовольствие?». И если вы сделаете то, о чем я прошу, я буду удовлетворен.

**Боб:** То есть, доставлять удовольствие Кришне — это быть преданным Кришны?

Шрила Прабхупада: Преданный — это тот, кто всегда доставляет удовольствие Кришне. Это единственная его забота, единственное занятие. Таков преданный.

506: Не могли бы вы рассказать еще о повторении Харе Кришна? Я некоторое время повторял эту манипру, но не регулярно, а время от времени, понемногу. У меня совсем недавно появились четки, и порой я чувствую, что мне очень приятно повторять манипру, а в другой раз этого чувства нет вообще. Может, я повторяю неправильно? Я не знаю.

**Шрила Прабхупада:** Необходим метод. Чтобы чего-то достичь, вы должны воспользоваться каким-то методом.

**506:** Преданные говорили мне, что во время повторения мантры они ошущают экстаз.

**Шрила Прабхупада:** Да, чем больше вы очищаетесь, тем сильнее экстаз. Процесс повторения *мантры* — это процесс очищения.



# 6

# Совершенный преданный

(29 февраля, вечер)

**Шьямасундара:** Шрила Прабхупада, сегодня днем мы говорили об аскезе.

**Шрила Прабхупада:** (вопросительно смотрит на Шьямасундару.)

**Шьямасундава:** Если мы не совершаем аскезу добровольно, то будем вынуждены совершать ту или иную аскезу против своей воли.

**Шиман Прабътвада:** Да, под руководством духовного учителя следует... Сами вы не очень склонны совершать аскезу, но, принимая духовного учителя, вы должны следовать его наставлениям. Это и есть аскеза.

**Шьямасундава**: Даже если мы не хотим совершать аскезу, нам все равно нужно это делать.

Швила Прабхупада: Да, нужно. Раз вы предались своему духовному учителю, его указания для вас обязательны. Поэтому, даже если вам это не нравится, вы должны следовать им. Чтобы удовлетворить меня. (Шв.насуидара ездыхает.) Но вам это не нравится... (Смеется.) Никому не нравится поститься, но духовный учитель говорит: «Сегодня у нас пост», — поэтому что тут поделаешь? (Швымасундара смеется.) Ученик — это тот, кто добровольно согласился обучаться у духовного учителя. В этом и заключается аскеза.

чаться у духовного учителя. В этом и заключается аскеза. шьвыегрядвя: Например, наши родителя и многие другие люди в матегриальном мире очарованы материальной жизнью, они не хотят совершать аскезу или испытывать физическую боль, но, тем не менее, не могут этого избежать. Природа заставляет их терпеть лишения.

**Шрила Прабхупада:** Это вынужденная аскеза. От нее нет пользы. Помогает только добровольная.

**Шьямасундара:** Если мы не совершаем аскезу добровольно, нам все равно придется терпеть лишения.

Шрила Прабхивада: Это отличает человека от животного. Животное не может совершать аскезу, а человек может. В кондитерских так много всяких лакомств, и вам хочется их отведать, но если у вас нет денег, вы воздержитесь. Но корова не может пройти мимо вкусной еды. Вы можете бить се палкой, а она не обратит на это внимания. Она все равно будет продолжать есть. Так что животное не способно на аскезу. Аскеза, которую совершаем мы, очень приятна. Мы поем Харе Кришна, танцуем и едим чудсеную пищу, которую нам дает Кришна. Вот и все. Почему бы вашим соотечественникам не согласиться на такую аскезу? Петь, танцевать и вкушать замечательную пищу?

#### Боб: Я не совсем вас понял.

шрила Повбхупада: Поскольку мы совершаем аскезу, Кришна посылает нам чудесные вещи, и мы не остаемся в проитрыше. Когда вы «кришнаизируетесь», то получите гораздо больше приятного по сравнению с тем, что имеете сейчас. Это факт. Я жил в одиночестве на протяжении двадцати лет, но у меня не было никаких трудностей. До того как принять санныясу, я жил в Дели. Так вот, я не испытывал никаких трудностей, хотя я жил один.

**Шьямасундара:** Если не соблюдать духовной дисциплины, то природа причинит много страданий.

**Шрила Прабхупада:** О да. Об этом говорится в «Бхагавадгите»:

> даиви хй эша гуџа-майй мама майа дуратйайа мам эва йе прападйанте майам этай таранти те

[«Преодолеть влияние Моей божественной энергии, состоящей из трех гум материальной природы, невероятно трупов. Но тот, кто предалем Мне, с легкостью выходит изупор ее власти».] Майл причиняет нам столько неприятностей, но, как только вы предадитесь Кришне, никаких трудностей не будет.

**Шьямасундара:** Мы были так глупы, что постоянно думали: «Я добыось счастья».

Шымпа Пвабкумада: Да, это и есть майл, иллюзия. Это как с ослом: вы сидите верхом на нем и держите перед его мордой пучок травы, а оссл думает: «Еще шаг, и я схвачу траву». (Боб смеется.) Но пучок всегда остается в полметре от осла. Это «ослизм». (Все смеются.) Каждый думает: «Еще немного, и я добыесь всего. Я буду так счастлив!»

**Беб:** Я... Я очень благодарен вам за...

Шрила Прабхупада: Хм-м?

Боб: Завтра я вынужден буду с вами расстаться, и...

**Шрила Прабхупада:** Не говорите «расстаться», скажите «остаться».

**Беб:** Я пока не могу, я думаю о том, как завтра вернусь в свой город. Но...

Шрила Прабхупада: Не возвращайтесь туда.

**506**: Вы думаете, мне следует завтра остаться здесь? **Швила Прабхупада**: Оставайтесь знесь.

Бей: Раз вы мне говорите, я останусь.

Шрила Прабхупада: Да, вы очень хороший молодой человек. (Следует долгая пауза. Атмосфера стала гораздо спокойнее.) Это очень просто. Когда живые существа забывают Кришну, они оказываются в материальном мире. «Кришна» — это Его имя, Его форма, Его обитель, Его игры все.

506: Что вы назвали последним?

Шрила Прабхупада: Игры.

**Боб:** Игры?

**Шрила Праблупада:** Когда мы говорим о царе, то имеем в виду его правительство, дворец, его царицу, сыновей, придворных, армию — всех. Разве не так?

Боб: Да.

Шрила Прабхупада: И когда мы думаем о Кришне, Верховной Личности Бога, это значит, что мы думаем обо всех энергиях Кришны. Все это заключено в словах «Радха-Кришна». Радха представляет Собой всю энергию Кришны. А Кришна — это Верховный Господь. Поэтому, говоря о Кришне, мы говорим и о живых существах, вель они энергии, различные энергии, относящиеся к Его высшей энергии. Когда энергия не служит источнику энергии, это называется материальным существованием. Весь этот мир не служит Кришне. Они служат Кришне иначе, другим образом. Они служат Ему косвенно, как, например, неповинующиеся граждане косвенно служат правительству. Заключенные отбывают наказание в тюрьме за то, что нарушали законы страны. Теперь же, в тюрьме, их заставляют полчиняться этим законам. Так и все живые существа в этом мире не признают Бога либо по невежеству, либо по собственному выбору. Они не желают признавать главенство Бога. Они демоничны. Мы же стараемся вернуть их в изначальное положение. Такова цель движения сознания Кришны.

Баб: Я хотел бы спросить вас о том, что я уже обсуждал с некоторыми преданными, о медицине. Сегодня я с неколькими преданными ходил к рекс. Я простужен и потому сказал, что мне лучше не купаться. Но некоторые считали, что я должен купаться, потому что это Танти, а другие говорили, что не стоит, раз я простужен. Я так и не понял, как мне лучше было поступить. Скажите, мы заболеваем из-за того, что совершали какие-то дурные поступки в прошлом?

Шрила Прабхупада: Да.

Боб: Но когда человек...

**Шрила Прабхупада:** Все несчастья, которые с нами происходят, — следствие наших прошлых поступков.

**Боб**: Но когда человек освобождается от влияния кармы... Шрила Прабхупада: Да?

Беб: ... он все-таки болеет?

Шрина Прабкупада: Нет. Даже если он заболеет, то ненадолго. Например, вот этот вентилятор сейчас работает, а если его выключить, он остановится не сразу. Тогда им движет уже не электричество, а сила — как она называется в физике? Шьмиастидара: Инерция.

шрила Прабхупада: Инерция. Но как только она перестанет действовать, он остановится. Аналогично этому, даже есим человек, предавшийся Кришне, страдает из-за каких-то 
материальных последствий, то это временное явление. Поэтому преданный никогда не считает материальные несчастья действительно несчастьями. Он принимает их как милость Кришны, милость Бога.

Боб: Совершенная душа, преданный, чистый преданный...

Шрила Прабхупада: Совершенная душа — это тот, кто посвящает все свое время деятельности в сознании Кришны. В этом заключается совершенство. Это трансцендентное положение. Быть совершенным — значит действовать в соответствии со своим изначальным положением. Это совершенство. Об этом говорится с «Къдгавад-тите»:

све све карманй абхиратах самсиддхим лабхате нарах

«Каждый может достичь совершенства, если будет исполнять предписанные ему обязанности». Это полное совершенство. Сайсиддхи. Сиддхи значит «совершенство». Это уровень осознания Брахмана, духовного осознания. А самсиддхи — это преданность, которая приходит уже после осознания Брахмана.

**Боб:** Не могли бы вы повторить последнюю фразу?

Шпипа Плабуулала: Сайсиддуи?

Боб: Па.

Шрила Прабхупада: Сам значит «полный».

506: Tak

 Шрина Прабхувада: А сиддхи «совершенство». В «Бхагавадгите» говорится, что тот, кто возвращается домой, обратно к Богу, достигает абсолютного совершенства. Таким образом, человек достигает совершенства тогда, когда осознает, что он — не материальное тело, а духовная душа.
 Это называется брахма-бхўтва — осознание Брахмана. Это совершенство. А сайсидхи — следующая ступень после осознания Брахмана, когда человек посвящает себя преданному служению, поэтому тот, кто занят преданным служением, уже осозная Трахман, и его называют сайсидохи.
 506: Не сочтите за нескромность, но я хотел бы спросить:

болеете ли вы когда-нибудь?

Шрила Прабхупада: Хм-м?

506: Лично у вас бывают недомогания и болезни?

Шрила Прабхупада: Да.

**Боб:** Это результат вашей прошлой кармы? Шоила Прабхупала: Ла.

шрила праохупада: Д

**Боб:** Значит, в материальном мире не удается полностью избавиться от кармы?

**Шрила Прабхупада:** Нет, удается. Для преданных кармы не существует. Никаких кармических реакций.

**Боб:** Но вы, вероятно, лучший из преданных.

**Шрила Прабхупада:** Хм-м... Нет, я не считаю себя лучшим преданным. Я самый последний из преданных.

Боб: Нет!

Шрила Прабхупада: Это вы — лучший преданный.

**506** (смеясь): О, нет, нет! Но видите ли, вы говорите... То, что вы говорите, всегда кажется правильным.

Шрила Прабхупада: Па.

**Боб**: Значит, вы лучший преданный.

Шомла Поабхупада: Пело в том, что паже лучший из преданных, проповедуя, опускается до уровня преданных второго класса.

Боб: А как бы вел себя лучший преданный?

Шрила Прабхупада: Лучший преданный не проповедует.

Боб: А что же он пелает?

Шрила Прабхупада: Он понимает, что проповедовать незачем. Пля него все преданные. (Боб смеется.) Па, для него нет больше непреданных — все преданные. Его называют уттама-адхикари. Но раз я проповедую, как я могу утверждать, что я лучший преданный? Вот Радхарани, Она никого не считает непреданным. Поэтому мы стараемся приблизиться к Рапхарани.

**Боб**: А кто это?

Шрила Прабхупада: Радхарани — супруга Кришны.

506: A-a-a.

Шрила Прабхупада: Того, кто приходит к Радхарани, Она представляет Кришне: «Вот лучший преданный. Он лучше Меня», — и Кришна не может отвергнуть его. Вот что такое дучший преданный. Но это нельзя имитировать, считая: «Я стал самым лучшим преданным»: йиваре тад-адхйнешу балишешу двишатсу ча према-маитрй-крпопекша йах кароти са мадхйамах (Бхаг., 11.2.46). Преданный второго класса видит, что некоторые души завидуют Богу, но лучшие преданные видят все по-иному. Лучший преданный думает: «Никто не завидует Богу. Все дучше меня». Как автор «Чайтанья-чаритамриты» Кришнадас Кавираджа. Он говорит: «Я ниже навозного червя».

**506:** Кто так говорит?

Шрила Прабхупада: Кришнадас Кавираджа, автор «Чайтаньячаритамриты»: пуришера кита хайте муни се лагхиштха. Это не показное. Он действительно так считает: «Я хуже всех. Все лучше меня, а я ниже всех. Все служат Кришне, а я не служу». Чайтанья Махапрабху говорил: «Во Мне нет



ни капли преданности Кришне. Мои слезы притворны. Если бы Я был предан Кришне, то уже давно бы умер. Но Я живу. И это значит, что Я не люблю Кришну». Так пумает лучший преданный. Он настолько поглощен любовью к Кришне, что говорит: «Ничто не стоит на месте, жизнь илет своим черелом, а я по-прежнему хуже всех, поэтому я не могу увидеть Бога». Таков дучший преданный.

Боб: Значит, преданный должен трудиться для того, чтобы каждый получил освобождение?

Шрила Прабхупада: Да. Преданный должен действовать под руководством истинного духовного учителя, а не имитировать лучших преданных.

Боб: Простите?

Шрила Прабхупада: Преданный не должен имитировать лучшего преданного.

Беб: Имитировать? А, я понял.

Шьямасундара: Вы как-то говорили, что иногда испытываете недомогание или боль из-за греховных поступков своих учеников. Может ли иногда болезнь быть вызвана этим? Шонла Прабхупада: Па. Кришна говорит: ахам твам сарва-папебхио мокшайшшйами ма шучах. «Я избавлю тебя от всех последствий греха. Не бойся». Это значит, что Кришна настолько могуществен, что может тотчас же снять грехи со всех живых существ и мгновенно сделать их праведниками. Но когла живое существо лействует от имени Кришны, оно тоже отвечает за греховные поступки своих учеников. Поэтому быть гуру — нелегкая задача. Понимаете? Он должен поглотить весь яд. Поэтому иногда — ведь гуру не Кришна - у него бывают трудности. Вот почему Чайтанья Махапрабху предупреждал; «Не принимайте много шишьев, учеников». Но чтобы проповедовать, для расширения проповеди, мы должны принимать много учеников, даже если при этом страдаем сами. Это факт. На духовного учителя ложится ответственность за все греховные поступки его учеников. Поэтому принимать много учеников рискованно, если вы не способны «поглотить» все их грехи.

вайчха-калпа-тарубхйаш ча крпа-синдхубйа эва ча патитанам паванебхйо ваишнавебхйо намо намах

[«Я почтительно склоияюсь перед всеми вайшнавами, слугами Господа. Они подобны древам желаний (способным исполнить желания каждого) и полны сострадания к обусловленным, падшим душам».] Он берет на себя ответственность за все падшие души. Об этом говорится в Библии. Инсус Христое взял на себя греми всего человечена и пожертвовал своей жизнью. Такова ответственность, возложенная на духовного учителя. Кришна — это Кришна, Он алйал-аидоха, то сеть Его действия не влекут за собой никаких греховных последствий. Но живое существо иногда подвергается их влиянию, потому что он инчтожном аль. Болыше пламя и маленький костер. Если положить крупный предмет в небольшой костер, он может потаснуть, но что бы вы ни бросили в сильное пламя, для него это не опасно... Сильное пламя поглотит все.

**506**: В этом и была причина страданий Христа?

Шрила Прабхупада: Мм-м?

**506**: Страдал ли Христос?

**Шрила Прабхупада:** Я это уже объяснял. Он взял на себя грехи всего человечества и потому страдал.

### Боб: Понятно.

шрина прабативада: Он говорил — и это есть в Библии, — что взял на себя грехи всего человечества и пожертвовал своей жизиью; но те, кто называет себя кристнанами, постановили: «Пусть Христос страдает, а мы тем временем будем делать всяхие глуписти». (У Боба вырывается короткий смешок.) Такие глупщы! Они предложили Иисусу Христу подписать контракт: он возьмет на себя все последствия их грехов и тогда они смогут продолжать заниматься всякой срундой. Такова их религия. Христос настолько великодушен, что взял на себя все их грехи, расплатился за них своими страданиями, но даже это не смогло остановить их они продолжают грешить. Они не смогли понять даже такой простой вещи, и отнеслись в этому очень спокойно: «Пусть Господь Иисус Христос страдает, а мы будем творить всякие глупости». Разве не так?

### **Боб:** Да, это так.

Шрила Прабхупада: Им должно было быть стыдно: «Господь Иисус Христос страдал из-за нас, а мы продолжаем грешить». Он сказал: «Не убий», --- но они убивают, думая: «Господь Иисус Христос простит нас и возьмет на себя все наши грехи». И так продолжается до сих пор. Мы должны быть очень осторожны: «Из-за моих грехов будет страдать мой духовный учитель, поэтому я не должен совершать ни малейшего греховного поступка». Это долг ученика. Когда человек получает посвящение, все его греховные реакции уничтожаются. Если после этого вы снова будете совершать греховные поступки, за это придется страдать вашему духовному учителю. Ученик должен помнить об этом: «Из-за моих грехов будет страдать духовный учитель». Если пуховный учитель заболевает, это происхопит из-за греховных поступков других людей. «Не принимай много учеников». Но мы делаем это, потому что проповедуем. Что ж, пусть мы будем страдать, но все равно мы будем принимать их. Вы спрашивали, являются ли мои страдания следствием моих прегрешений в прошлом. Кажется, так? Мое прегрешение в том, что я принял некоторых учеников, занимающихся всякой ерундой. Вот мое прегрешение.

**506**: Такое иногда происходит?

Шрина Прабхупада: Да. Это неизбежно будет происходить, потому что мы принимаем очень многих. Обязанность ученика быть осторожным: «Мой духовный учитель спас меня. Я не должен вновы заставлять его страцать». Когда духовный учитель страдает, его спасает Кришна. Кришна думает: «Он взял на себя такую огромную ответственность, чтобы освободить падших». Так что Кришна всегда рядом. каунтейа пратиджёнйхи на ме бхактах пранацийати. «О сын Кунти, смело провозглашай, что Мой преданный никогда не погибнет». Потому что духовный учитель идет на риск ради Кришны.

**Боб:** Ваши страдания — это не та же боль, что...

Шрина Прабхупада: Нет, это не следствие кармы. Иногда дуковный учитель испытывает боль, и ученики должны понимать: «Духовный учитель страдает из-за наших греховных поступков».

Боб: Вы сейчас выглядите хорошо.

**Шрила Прабхупада:** Мне всегда хорошо... в том смысле, что, даже если я страдаю, я знаю, что Кришна защитит меня. Но я страдаю не из-за *своих* греховных поступков.

Бөб: Но, скажем, когда я... в городе, где я живу, пью кипяченую воду, потому что от сырой можно заболеть... Так вот, селя я достаточно возвышен, должен ли я продолжать кипятить воду, чтобы не заболеть? Значит ли это, что я могу пить любую воду? А если я поступал неправильно, я все равно заболею.

шрина Прабхувада: Находясь в материальном мире, вы не должны пренебретать его законами. Предположим, вы отправитесь в джунтли, гре живет тигр. Есля вы знаете, что он наверняка нападет на вас, зачем добровольно подвергать себя такой опасности? Преданному не следует считать, что, пока у него физическое тело, он обязательно должен им рисковать. Мы не бросаем вызова материальным законам «Я стал преданным и могу больше не считаться с законами». Это глупость.

анасактасйа вишайан йатхархам упайуйджатах нирбандхах кршна-самбандхе йуктам ваирагйам учйате

Преданному рекомендуется принимать то, что необходимо для жизни, не привязываясь к этому. Он будет пить кипяче-

иую воду, но если капяченой нет, значит ли это, что он вообще не будет пить воды? Если ее нет, он будет пить сырую воду. Мы едим прасад Кришны, но во время путешествий нам иногда приходится есть в гостницах. Если человек стал преданным, должен ли он думать: «Я не буду инчего есть в гостнине. Я буду голодать»? Если я буду голодать, я ослабну и не смогу проповедовать.

**Боб**: Теряет ли преданный свою индивидуальность из-за того, что... **Шрила Прабхупада**: Нет, он полностью сохраняет свою инди-

видуальность, чтобы доставлять удовольствие Кришне. Кришна говорит: «Предайся Мне». И он добровольно предается Ему. Это не значит, что при этом он утрачнвает свою индивидуальность. Она сохраняется, Как Арджуна: сначала, обладая индивидуальностью, он хотел уклониться от сраження. Но, приняв Кришну своим духовным учителем, он стал шишьей, ученнком, и с этого момента на все повеления Кришны он отвечал «да». Это не означает, что он утратил индивидуальность. Он добровольно согласился на это: «Я буду делать все, что велит Кришна». Мои ученики не утратили своей индивидуальности, они подчинили ее Кришне. Именно это и требуется. Предположим, какой-то человек отказался от секса. Это не значит, что он стал импотентом. Если он захочет, он сможет делать это хоть тысячу раз. Но он добровольно отказывается от этого. Парам дрштва нивартате: у него высший вкус. Иногда мы постимся, но это не значит, что мы больны. Мы постимся добровольно. Это не означает, что я не голоден или не могу есть. Мы побровольно постимся.

**Баб:** А сохраняет ли преданный свои наклонности?

Шрила Прабхупада: Да, полностью.

**Боб:** Вкус к различным вещам?

Шпила Ппабхупада: Хм?

**566:** Преданному по-прежнему что-то нравится, а что-то нет?

Швина Прабкувада: Да, все это остается, но он отдает предположим, мне 
правится что-то, но Кришна говорит: «Нет, ты не должен 
пользоваться этим». И я не пользуюсь. Я делаю это ради 
Кришны: нирбанохах крища-самбанох йуктама вазарайся 
учайте. Кришна прямо говорит: «Мне нравится это». И мы 
должны предлагать Кришне то, что Ему нравится, поэтому мы принимаем прасад. Кришна пюбит Радкарани, поэтому соли стараются устроить так, чтобы Радкарани оказалась с Кришной. «Кришне нравится эта соли. Что ж, 
давайте сделаем так, чтобы Она была с Ним». В этом 
сознание Кришны. Удовлетворять чувства Кришны, а не 
свои собственные. Это бхактии. Это называется премой, 
любовью к Кришне. «О, Кришне это нравится, я должен 
дать Ему это».

**566**: А вот, скажем, *прасад* [пища, предложенная Кришне]. Его предлагают, и затем мы его едим. Подают различные блюда, некоторые мне нравятся, а некоторые нет.

**Шрила Прабхупада:** Этого не должно быть. Совершенство заключается в том, чтобы принимать все, что предложено Кришне. В этом совершенство. Нельзя говорить: «Это мне нравится, а это нет». Пока вы делаете эти различия, вы еще не поняли, что такое *прасад*.

**Преданный:** Что, если кто-то говорит, что это ему нравится, а другое нет? Предположим, кто-то готовит *прасад*...

**Шрила Прабхупада:** Этому у нас нет места. Все, что нравится Кришне. замечательно!

Преданный: Да, ну а если кто-то готовит прасад очень хорошо. и...

Шрила Прабхунада: Нет, если прасад готовится искренне, с преданностью, он нравится Кришне. Так было с Видурой. Видура кормил Кришну бананами, но так глубоко задумался, что сами бананы выбрасывал, а Кришну кормил кожурой, и Он ел. (Вее смеются.) Кришна видел его преданность, Он может съсеть что угорно, если это предложено Ему с преданностью. Материальный вкус не играет никакой роли. Так и преданный: он принимает прасай Кришны независимо от того, хорош он на вкус или нет. Мы должны принимать все.

Преданный: А если нет преданности, как в Индии...

**Шрила Прабхупада:** Если нет преданности, Кришне не понравится никакая пища, неважно, вкусная она или невкусная. Он не примет ее.

Преданный: В Индии... кто-то...

шрива прабхувада: О, Индия, Индия. Не говорите об Индии! Говорите о философии. Если нет преданности, Кришна не примет ничего ин в Индии, ни в вашей стране. Господь Кришна не обязан принимать какие-то дорогие блюда только потому, что это вкусно. У Кришны на Вайкунтък много лакомств. Он не жаждет вашей пищи. Он принимает вашу преданность, бхакти. Ценится преданность, а не пища. Кришна не принимает инжакой пищи из этого материального мира. Он принимает только преданность.

> патрам пушпам пхалам тойам йо ме бхактйй прайаччхати тад ахам бхактй-упахртам айнами прайататманах

[«Если человек с любовью и преданностью поднесет Мне листок, цветок, плод или немного воды, Я непременно приму его подношение».] «Потому что это было предложено Мне с преданностью и любовью», — вот что требуется. Поэтому мы не позволяем готовить непреданным. Кришна ничего не принимает из рук непреданного. Чего ради Он должен принимать? Он не голоден. Он не нуждается ни в какой пище. Он принимает только преданность, и ничего больше. Вот что главное. Поэтому нужно стремиться стать преданным, а не хорошим поваром. Преданный же станет и искусным поваром, это произойдет само собо. Поэтому и ижно повостать преданным. Тогла вое соболь позтому и ижно повостать преданным. Тогла вое соболы качества появятся сами собой. Если же человек не предан Кришне, всем его достоинствам грош цена. Такой человек действует на уровне ума, поэтому не имеет никаких хороших качеств. (Наступает дишельная пауза.)

Шрила Прабхупада: Который час?

Шьямасундара: Шесть часов.

**Шрила Прабхупада:** Нужно задавать вопросы и слушать ответы. Это принесет пользу всем.

**Боб:** Мне хотелось бы задать еще один вопрос о *прасаде*. **Шрила Прабхупада:** Сута Госвами говорит:

мунайах садху пршто 'хам бхавадбхир лока-мангалам йат кртах кршна-сампрайно йенатма супрасйдати

[«О мудрецы, вы правильно поступили, задав эти вопросы. Они ценны тем, что связаны с Господом Крипной, и несут благо всему миру. Только такие вопросы могут полностью удовлетворить наше истинное, я"», І Кримина-сампрашнах, это замечательно. Когда вы обсуждаете их и слушаете, то это лока-майгалам, благоприятно для всех. Как вопросы, так и ответы.

**Баб:** Я все еще не очень хорошо понимаю, что такое прасад. Но если хотите, я еще подумаю и завтра снова спрошу вас об этом.

**Шрила Прабхупада:** Прасад всегда прасад. Но поскольку наш духовный уровень недостаточно высок, иногда прасад нам не нравится.

Боб: Некоторые блюда слишком остры, и у меня болит желудок.

**Шрила Прабхувада:** Что ж... Это оттого, что мы не можем по достоинству оценить *праса*д, но повар все же должен принимать это во внимание. Кришне нужно предлагать самые лучшие блюда, поэтому если мы предлагаем третьесортные, то не выполняем свой долг. Но Кришна может

принять что угодно, если это предлагает Ему преданный, и преданный может вкущать любой *прасад*, даже очень острый. Хираньякашипу дал своему сыну яд, и мальчик, предложив яд Кришне, выпил его, словно нектар. Даже если кому-то прасад кажется очень острым, преданным он доставляет удовольствие. Тут дело не в специях. Ему был предложен яд, настоящий яд. Ракшаси Путана тоже предложила Кришне яд. Но Кришна был настолько милостив, что подумал: «Она относится ко Мне, как мать». Он принял яд и даровал ей освобождение. Кришна не думает о других плохо. Доброжелательный человек не пумает о пругих плохо, он видит только хорошее. Например, один из моих старших духовных братьев, желая заработать, предложил сделку моему Гуру Махарадже [духовному учителю], но мой Гуру Махараджа не подумал о нем ничего дурного. За этим предложением он увидел только его добрые намерения. Он подумал: «Этот человек хочет предоставить мне еще одну возможность для служения».

**Беб:** Сделки с кем, в чем там было дело? На чем он хотел заработать?

Шриня правтивада: Я рассказываю о своем Гуру Махарадже. Бей: А, понятью, Я хотел бы спросить еще кое-что о прасабе, если можно. Предположим, кто-то из преданных болен и потому не ест ту али иную пищу. Например, некоторые преданные не едят гет и из-за больной печени. Должны ли эти преданные есть любой прасао?

Шрина Прабкупада: Нет, иет. Преданные, которые несовершенны, могут выбирать. Но совершенный преданный ие выбирает. Зачем подражать совершенным преданным? Пока вам один прасад нравится, а другой нет, вы еще не стали совершенным преданным. Зачем подражать тем, кто совершенен и ест все?

506: O...

<sup>\*</sup> Топленое масло.

шрила Прабхувада: Дело в том, что совершенный преданный принимает любой прасад, не выбирая. Все, что предложено кришне — нектар. Этим все сказано. Кришна принимает от преданныют олобой дар. «Что бы ни предложил Мне Мой преданный», Он принимает. Так же и преданный. Понимаете? Совершенный преданный не делает никаких различий. Но если я несовершенен и мне что-то нравится больше, зачем я буду подражать совершенному преданному? Мой организм может не усвоить это, потому что я несовершенный преданный. Преданный не должен быть глупым. Сказано: крища йе бхадже се бада чатура. Итак, преданный понимает свое положение и достаточно разумен, чтобы правильно относиться к другим.

or to use use the property of the property of

## 7

## Деятельность в сознании Кришны

(29 февраля 1972 года, вечер, продолжение беседы)

Гость (индиец): Какими действиями можно заслужить хорошую карму?

Шрила Прабхупада: Хорошая карма — это деятельность, предписанная Велами. Особенно важно совершать ягью. Ягья — это действия, совершаемые ради удовлетворения Госпола Вишну, Верховной Личности Бога. Поэтому хорошая карма подразумевает совершение различных видов ягьи в соответствии с ведическими предписаниями. А цель ягьи — удовлетворить Верховного Господа. Хороший, законопослушный гражданин - это тот, чьи действия удовлетворяют правительство. К сожалению, современная цивилизация ничего не знает о Верховном Господе, не говоря уже о том, как удовдетворить Его. Люди ничего об этом не знают. Они просто поглощены материальной деятельностью, поэтому накапливают только плохую карму и вынуждены страдать. Это слепцы, ведомые пругими слепцами. В результате и те, и другие страдают из-за плохой кармы. Это очень легко понять. Если вы совершили преступление, вам придется страдать. Если вы сделаете что-нибудь полезное для своего государства, для своего народа, то получите признание, а может быть, вам даже присвоят какой-нибудь почетный титул. Это примеры хорошей и плохой кармы. Таким образом, хорошая карма дает человеку некоторое материальное счастье, а из-за плохой кармы он испытывает материальные страдания. Благодаря хорошей карме человек рождается в обеспеченной семье, занимает высокое положение, имеет деньги. Он может получить хорошее образование, может родиться красивым. (Следует небольшая плузы.)

**506**: А что можно сказать о тех, кто не знает о существовании Бога, но...

Шрила Прабхупада: Это животные. Животные не знают, что такое благо. Человек, который не знает Бога или не пытается постичь Его — просто животное. Только у кивотного четыре ноги, а у этого две. По Дарвину — это обезьяны. Таким образом, каждый, кто не знает Бога и не пытается постичь Его, — не что иное, как животное.

Беб: А что можно сказать о наивных людях?

Шрила Прабхувада: Животное очень наивно. Оно не протестует, даже когда ему перерезают глотку. Поэтому наивность — не такое уж хорошее качество. Все животные начины, поэтому вы без труда можете перерезать им глотки. Так что наивностью особенно гордиться нечего. Мы настаиваем на том, что каждый человек должен быть очень и очень разумным, и тогда он сможет понять Кришну. Быть наивным, невежественным простаком — не самое лучшее. Простога, конечно, неплохое качество, но не следует быть неразумным..

**Бөб:** Не могли бы вы еще раз объяснить, что значит быть разумным?

**Шрила Прабхупада:** Быть разумным... Разумным можно считать того, кто знает, кто он такой, что представляет собой мир, кто есть Бог и каковы наши взаимоотношения с Ним.

Животное не осознает себя. Оно полностью отождествляет себя со своим телом. Так же неразумен и тот, кто не знает, кем он является на самом деле.

Быб: А что можно сказать о человеке, который пытается поступать правильно и добросовестно выполняет свой долг? Например, честный слуга, который верен своему господину и который, зная, что может обмануть его, оставшись безнаказанным, все-таки остается честным... Что вы скажете о таком человеке? В таком случае он создает хорошую карму:

**Шрила Прабхупада:** Да, быть честным — хорошая карма. В «Бхагавал-гите» попробно объясняется, как стать благочестивым: даивй сампад вимокшайа нибандхайасурй мата. Итак, если вы разовьете в себе даиви сампад — трансценпентные качества, то получите вимокшайа — освобождение. Нибандхайасури — если у вас демонические качества, вы булете все больше и больше запутываться в материальном существовании. К несчастью, современная цивилизация не знает, что такое освобождение и что значит запутаться в материальном мире. Люпи невежественны: у них нет знания. Если я, например, спрошу вас, что вы понимаете под освобождением, сможете ли вы ответить мне? (Никакого ответа.) И если я спрошу вас, что вы понимаете под словом «запутаться»? (И на этот раз ответа нет.) Эти слова мы встречаем в велических писаниях: «освобожление» и «запутанность в материальном существовании». Но в наши дни люди не знают, ни что значит «освободиться», ни что значит «запутаться». Они невежественны и глупы и, тем не менее, очень гордятся своими научными достижениями. Можете ли вы мне ответить, что такое освобождение? Вы - преподаватель, учитель, но если я спрошу вас, сможете ли вы ответить, что такое освобожление?

**506:** Точно ответить не смогу. Потому что если бы я смог это объяснить, то немедленно освободился бы.

Шрива Прабхувада: Но если вообще не знать, что такое освобождение, как можно достичъ его — быстро или медленно? (Все смеются.) В этом случае не может быть и речи об освобождении, ни о быстром, ни о медленном. Сначала нужно узнать, что такое освобождение. Если вы не знаете, куда идет поезд, что толку спрашивать или пытаться понять, быстро он идет или медленно? Ведь вы все равно не узнаете, куда он идет. Так что же такое освобождение? Бей: М.м.м.

**Шрила Прабхупада:** Теперь я спрашиваю вас. Каждый день вы задаете вопросы мне, но теперь я спрашиваю sac.

задаете вопросы мне, но теперь я спрашиваю вас. **566** (смеясь): Ну хорошо... я немного подумаю. **Шрияв Праблунада:** В «Шрима-Бхагаватам» объясняется, что

шина прабкунада: В «Шримад-Бхагаватам» объясняется, что такое освобождение. На санскрите освобождение называется мужли. Итак, в «Шримад-Бхагаватам» дано такое определение: мужлир хитвайнаттай рупай сварўпена відвастилитых. Необходимо перестать заниматься вской ерундой и утвердиться в своем изначальном положении. Но это может привести к еще большим недоразумениям, поскольку никто не знает ни своего изначального положения, ни того, как иужно действовать. Обычно люди поступают, как им вздумается; они не знают, как поступать правильно — люди в наше время очень невежественны, поэтому их положение чрезвычайно затруднительно. У них нет знания.

**Б06**: Можете ли вы сказать, что значит быть честным? **Шрила Прабуплада**: Если человек не знает, что такое честность, как он может быть честным? Что такое честность? Сначала объясните это сами.

**506**: Э-э... честность — это когда делаешь то, что считаешь правильным.

шрила Прабхупада: Вор думает: «Я должен воровать, чтобы прокормить своих детей. Я поступаю правильно». Значит ли это, что он честен? Каждый думает... Мясник думает: «Каждый день я должен резать глотки животным. В этом

моя жизнь». Это как... Как звали того охотника, которого встретил Нарада Муни?

Шьямасундара: Мригари.

шрила прабаувада: Да, Мригари. Нарада спросил его: «Зачем ты убиваець. № Он ответил: «Этим я зарабатыво себе на пропитание. Меня этому научил отець. И он честно делал это. Таким образом, представление о честности зависит от воспитания, культуры. У вора свои понятия о культуре. Он считаст, что красть — это честно.

506: А что такое на самом деле «честность»?

шрина Прабхтвада: Я как раз об этом вас и спрашиваю. (Все смеются.) Быть по-настоящему честным — значит не посягать на чужую собственность. Это честно. Например, это мой етол. Если вы, уходя, захотите прихватить его с собой, будет ли это честно? Итак, в двух словах, быть честным — это не посягать на то, что принадлежит другим. В этом заключается честность.

**Боб:** Значит, честный человек находится под влиянием *гуны* благости? Правильно было бы так сказать?

Шрина Прабкувада: Конечно, конечно. Потому что гуна благости подразумевает знание. Если вы знаете, что этот стол принадлежит не вам, а Свамиджи, то не будете пытаться унести его. Поэтому человек должен знать, действительно обладать знанием, тогда он сможет быть честным.

**506**: Вы сказали, что *гуна* благости — это знание о Боге, но ведь можно быть честным, не имея знаний о Боге.

Шрила Прабхупада: Хм-м...

**506**: Не... Не будучи честными... не считая, что они честны потому, что этого хочет Бог, они просто могут чувствовать, что полжны быть честными.

вать, что должны оыть честными. **Шрила Прабхунада:** Гм-м... Бог хочет, чтобы каждый человек был честным. Почему Бог должен думать как-то иначе?

**506**: Так...так можно выполнять желания Бога, даже не подозревая, что выполняешь Его желания? Например, кто-то может быть под влиянием *гуны*...

**Шрила Прабхупада:** Нет, выполнять, не зная, — это абсурд. Вы должны знать волю Бога, и если вы исполняете ее — это и значит быть честным.

**Боб:** Значит, невозможно быть честным, не имея знаний о Боге?

Шрина Прабхувода: Да, потому что все принадлежит Богу, и Он — высший наслаждающийся и друг всех живых существ. Так утверждает «Бхагавад-гита». Тот, кому известны эти три положения, обладает полным знанием. Всего три положения: что все принадлежит Богу, что Бог — друг каждого и что Бог — Тот, кто наслаждается всем. Так, на гример, каждому известно, что в теле живого существа наслаждение получает желудок. Не руки, не ноги, не глаза и не уши. Они только помогают желудку. Грифу, парящему на высоте семи миль, глаза нужны для гоо, чтобы отыскивать пищу для желудка. Разве не так?

**Боб:** Так.

Шрила Прабхупада: И тогда крылья несут его туда, и его клюв схватывает добычу. И как в теле наслаждение получает желудок, так и во всем космическом проявлении - и материальном, и духовном — центром является Кришна, Бог. Он — наслаждающийся. Это нетрудно понять на примере наших тел. Тело - это тоже творение. Оно устроено по тому же принципу, что и вся вселенная. Этот механизм действует повсюду, даже в теле животных. В человеческом теле или в космическом проявлении — механизм почти один и тот же. Таким образом, легко понять, что в этом теле в моем, вашем — наслаждается желудок. Он и есть главный наслаждающийся. Но желудок еще и друг. Понятно, что если мы не сможем усваивать пишу, пругие части нашего тела ослабеют. Следовательно, желудок — друг. Он усваивает пищу и распределяет энергию по всем частям тепа Согласны?

Боб: Па.

**Шрила Прабхупада:** Вот так и Бог, Кришна, — центр, желудок всего творения. Он — наслаждающийся, Он — друг, и Он,

как владелец всего, поддерживает каждое живое существо. Подобно тому, как царь может обеспечить своих подданных всем необходимым, потому что все принадлежит ему. Как можно стать другом каждого, не будучи хозяином? Это необходимо понять. Кришна — наслаждающийся, Кришна — владелец, Кришна — друг. Если вы знаете эти три истины, то обладаете полным знанием и вам нет необходимости понимать что-либо еще: йасмин виджнате сарвам эвам виджнатам бхавати. Если вы просто поймете Кришну с помощью этих трех формул, ваше знание будет совершенным. Никакого другого знания больше не нужно. Но люди не хотят соглащаться с этим. «Почему все должно принадлежать Кришне? Хозяином должен быть Гитлер, Никсон...» И так продолжается до сих пор. Вот почему у вас столько проблем. Но если вы усвоите эти три формулы, ваше знание станет полным. Однако вы не согласитесь с этим, вы станете выдвигать множество возражений, мещающих вам понять их. В этом причина всех наших бед. В «Бхагавад-гите» четко сказано:

> бхоктарам йаджна-тапасам сарва-лока-махейварам сухрдам сарва-бхўтанам джнатва мам шантим рччхати

[«Человек, полностью осознавший, что Я — единственный, кго наслаждается всеми жертвоприношениями и плодами подвижичества, что Я верховный владыка всех планет и полубогов, а также друг и благодетель всех существ, избавляется от материальных страданий и обретает полное умиротворение».] Но мы не хотим принять этого. Вместо этого мы прядумываем множество мнимых господ, мнимых друзей, мнимых наслаждающихся — и все они будут воевать между собой. И так повсюду в мире. Но если людям дать знание, и они примут его, --- сразу же наступит мир, ийантим рччхати. Таково истинное знание, и честен тот, кто следует этому принципу и не заявляет: «Это мое». Он знает: «Все принадлежит Кришне и потому должно быть использовано для служения Кришне». Это будет честно. Например, этот карандаш принадлежит мне, и правила этикета требуют... мои ученики иногда спрашивают: «Можно взять ваш карандаш?» — «Да, пожалуйста». Поэтому, если я знаю, что все принадлежит Кришне, я ничего не возьму без Его разрешения. В этом состоит честность и знание. Не знают этого только невежественные люди. глупцы. А глупый человек совершает преступления. Все преступники -- глупые люди. Человек нарушает закон по своему невежеству. Итак, в невежестве нет ничего хорошего. Но вся беда в том, что мы предпочитаем действовать согласно поговорке: «Там, где невежество благо, глупо быть мулрым». Весь мир наслаждается невежеством. Когда же говоришь о сознании Кришны, это им не нравится. Если я скажу: «Все принадлежит Кришне, а не вам», -вам это не очень понравится. (Все смеются.) Вот вам доказательство -- невежество считают благом. Поэтому я совершаю глупость, говоря людям правду, и потому безумство быть мудрым там, где наслаждаются невежеством. Всегда есть риск, что люди обидятся на вас и вдобавок сочтут глупцом. Если я скажу состоятельному человеку: «Ваши богатства принадлежат не вам, они принадлежат Кришне, поэтому все деньги, которые у вас есть, потратьте на Кришну», — он рассердится: упадещо хи муркханам пракопайа на шантайе. «Если негодяя поучают — он сердится». Поэтому мы ведем себя, как нищие: «Дорогой господин! Вы такой замечательный человек. Я — ниший санныяси и хочу построить храм. Не могли бы вы пожертвовать немного денег?» И тогда он думает: «Пришел нищий. Дамка я ему немного денег». (Все смеются.) Но если я скажу: «Сэр, в вашем распоряжении миллионы долларов, но это

деньти Кришны, отдайте их мне, я — слуга Кришны». Тогда он... (Все смеются.) Ему это не очень понравится. Если я приду как ниций, он, может, что-нибудь и даст. Но если я скажу ему правду, он не даст ни гроша. (Все смеютса.) Чтобы убедить его, мы приходим как ницие. Но мы не ницие, мы — слуги Кришны, и нам ничего ни от кого не нужно, потому что мы знаем, что Кришна даст нам все необходимое.

### Боб: О-о...

Шинла Прабхупада: В этом заключается знание. Например, если ребенок кватает что-инбудь ценное, ему льстят: «Ты такой хороший. Возьми лучше конфетку, а эту бумажку отдай мне. Она тебе ни к чему, это просто бумага». И он соглашается: «Ну. ладию, бери». Леденцы по две пайсы очень вкусные и сладкие. И нам приходится идти на это. Почему? Потому что иначе человек попадет в ад за то, что присвомл деньти Кришны. Так что нужно как-то взять у него сколько-нибудь денег и дать ему возможность принять участие в движении сознания Кришны.

### Боб: И тогда он не попадет в ад?

шина праблунада: Нет. Вы спасаете его от ада, потому что даже менкая монета, которую он пожертвовал Кришне, пойдет в счет: «О, этот человек дал копейку». Это называется агьяма-сукрити — духовная деятельность, которую человек совершает неосознанно. Эти бедняги совсем не умеют думать, поэтому приходят святые люди, чтобы просветить их хоть немного, дать им шане. Дать им шане служить Кришне — долг святого человека.

### Боб: Простите?

Шрила Прабхтвада: Это его обязанность. Но если, взяв у людей деньти, он потратит их на удовлетворение своючувств, то пойдет в ад. Это конец. Тогда он мошенник; фактически, преступник. Вы не имеете права взять чы-либо деньги, даже десять центов, и потратить их на удовлетворение чувств. Беб: Сейчас я думаю о своих знакомых, не преданных Кришне.

**Шоила Прабхупада:** Кришна — это Бог.

**566:** Они мало что знают о Боге, но все же достаточно честны, чтобы ничего не брать у других людей. Они стараются быть честными по отношению ко всем. Булут ли они...

**Шрила Прабхупада:** Они не крадут у других, но крадут у Бога. **Боб:** Значит. эти люди порядочны наполовину?

Шрила Прабхупада: Хм-м...

Беб: Эти люди порядочны лишь наполовину?

**Шрила Прабхупада:** Совсем непорядочны. Если человек не постиг истину, что все принадлежит Богу... Чужое? Что вы имеете в випу, говоря «не крапут чужого»?

**506**: Например, те, о ком я думаю, бедные люди, которым нужны пеньги, пиша, но...

шрила Прабкувада: Деньги нужны всем. Каждому. А кто не беден? Вот здесь собралось много людей. Кому из них не нужны деньги и пища? И вам тоже нужны деньги. Так как же вы отличаете бедных от богатък? Деньги нужны всем. Если, по вашему определению, беден тот, кто нуждается в деньгах и пище, значит бедны все, поскольку каждый нуждается в них.

Боб: Да, но... но я думал о людях, которые, можно сказать, относительно белны.

Шрина Прабхувада: Относительно, возможно. Допустим, вы более голодины, чем я, но это не значит, что кто-то из нас вообще не испытывает голода. Сейчас я не голоден, но это не означает, что я вообще не знаю, что такое голод. В данный момент вы, может, и не испытываете голода, но завтло захотите есть.

566: Я чувствую, что... так или иначе эти люди, мои знакомыс... что... все вокруг них могут воровать, но они никогда не опустятся до воровства. Эти люди все же заслуживают, чтобы с ними произошло что-то хорошее.

**Шрила Прабхупада:** Но человек, который думает, что он не ворует, — тоже вор, потому что он не знает, что все принад-

лежит Кришне. Поэтому, когда он что-то берет — это воровство.

Боб: Но он лучше вора?

**Шрила Прабхупада:** Вы можете не знать, что этот плед принадлежит мне, но если вы возьмете его — разве это не воровство?

**Боб:** Но если я знаю, что это ваш плед, и все-таки беру его, это большее воровство, чем когда я не знаю этого? Я просто думаю, что он ничей, и беру его.

Швила Прабхупадк. Это тоже воровство, потому что кому-то ведь он должен принадлежать, а вы берете его без разрешения. Вы можете не знать, кому именно, но вы знаете: «Эта вещь кому-то принадлежит». Это знание. Иногда мы видим оставленное на дороге ценное оборудование. Но это собственность правительства, необходимая для ремонта дорог или, скажем, для прокладки электрокабеля. Кто-то может подумать: «Надо же, какие вещи эдесь валяются. Мне повезлю, возыму-ка и их». Разве это не воровство?

Боб: Воровство.

Шрина Прабхунада: Правильно. Человек не знает, что все это собственность правительства, и берет их. Это воровство. И когда его поймают, то арестуют и накажут. Так и все остальное, что бы вы ни взяли, предположим, стакан воды из реки. Эта река принадлежит вам?

**Боб**: Нет.

Швива Прабкувада: Значит, это воровство. Ведь вы не создали реку? Вы не знаете, чья она. Повтию, что не ваша. Поэтому, даже если выпиваете стакаи воды, не зная, кому принадлежит эта вода, вы — вор. Так что вы можете думать про себя: «Я честный». — но на самом деле вы вор. Вы должны помнить о Кришне. «Кришна, все это создал Ты. Пожалуйста, позволь мне выпить воды». Тогда вы поступаете честно. Преданные всегда думаюто о Кришне. Что бы они ни делали, они думают: «О, это же принадлежит Кришне». Это честно. Такие вот качества. Поэтому мы считаем, что любой человек, если он не имеет понятия о Кришне,

лишен каких-либо достоинств. Ни чести, ни знаний у него нет, поэтому он — человек третьего сорта. Верно? Как ты думаешь, Гирираджа?

Гирираджа: Па.

**Шрила Прабхупада:** Это не догма. Это факт. (*Небольшая пау- за.*) Ну как, теперь вы поняли, что такое знание, и что значит быть честным?

Боб: Я в некотором смысле...

Шрила Прабхупада: А есть иной смысл? (Боб смеется.) Существует какой-то другой смысл? Попробуйте это опровергнуты! (Боб снова смеется. Смеется и Шрила Прабхупада.) Так есть иной смысл? Гионоацка?

Гипипаджа: Нет.

шрива Прабкувада: Есть ли этому альтернатива? Никто не может оспорить того, что мы говорим. В этом мы уже убедились. Напротив, мы обращаемся к каждому: «У вас есть вопросм?» И пока Кришна защищает нас. Выступая на больших собраниях, перед множеством людей, во многих крупнейших странах мира, в конце лекции я спрашиваю: «Есть ли вопросм?»

Боб: У меня vже нет.

**Шрила Прабхупада:** В Лондоне у нас было... сколько дней мы читали лекции в... как называется это место? Конвей-холл?

Преданный: Двенадцать дней. В Конвей-холле.

Шпила Ппабхупада: В Конвей-ходле.

преданный: Двенапцать дней.

**Шрила Прабхупада:** Так вот, после каждой программы я спрашивал: «Есть ли вопросы?»

Боб: И вопросов было много?

**Шрила Прабхупада:** О, да. Очень много глупых вопросов. (*Все смеются.*)

**506:** Я хотел бы спросить еще об одном. Что значит быть глупым?

**Шрила Праблупада:** Глупцом считают того, кто не обладает знанием.

**Инднец:** Прабхупада, у меня личный вопрос, можно его задать?

Шрила Прабхупада: Да.

**Индиец**: Недавно в Калькутте проходила неделя — она называлась «Неделя протеста против жестокого обращения с животными».

**Шрила Прабхупада:** М-м... (Усмехнувшись.) Вот еще один пример глупости. Они объявляют войну жестокости и в то же время содержат тысячи боен. Вам ясно? Очередное проявление глупости.

Индиец: Так вот, я просто хотел спросить...

**Шрила Прабхупада:** Спросить... Я отвечу прежде, чем вы спросите. (*Все смеются*.) Это очередная глупость. Они всегда жестоки по отношению к животным и создают общество... **Бай.** Может быть, это.

**Шрила Прабхупада:** Это все равно, что шайка воров обзаведется вывеской: «Гудмен и компания»\*. Иногда можно встретить такую вывеску.

**Шьямасундара:** Владельца здания нашего храма в Сан-Франциско звали Гудмен.

Шрила Прабхупада: Они рассуждают так: плохо кормить животных — это жестоко. И, чтобы не заставлять животных голодать, лучше забивать их. Вот их теория, не так ли? 566: Па.

Шрина Прабхувада: Они говорят: «Чем ему так мучиться, лучше убить его». Эта теория входит в моду в коммунистических странах. Старый человек — чей-нибуль дед страдает, так лучше убить его. А в Африке есть племена, которые устраивают празднества, убивая своих дедов. Разве не так? Так.

Шьямасундара: Они и едят их?

Шрила Прабхупада: Да. (Шьямасундара смеется.)

**преданный:** Мои тетя и дядя служили в армии, и когда им пришлось уехать за границу, они не смогли взять с собой

<sup>\*</sup> Игра слов. Goodman означает «хороший человек». (Прим. переводчика.)

собаку. Поэтому они решили: «Бедный пес, разлука с нами будет для него таким ударом», — и отдали его усыпить. Они убили его.

Шрила Прабхувада: Махатма Ганди тоже однажды убил теленка вли корову. Животное очень страдало, поэтому Ганди распорядился: «Чем заставлять его страдать, лучше убить».

Гивираджа: Вчера вы сказали, что духовный учитель может страдать из-за греховных поступков своих учеников. Что вы называете греховными поступками?

Шрила Прабхувада: Греховная деятельность — это если вы обещаете: «Я буду следовать регулирующим принципам», — и не выполняете этого. Вы совершаете грех. Ведь это обет. Все очень просто. Вы нарушаете его и занимаетесь всякими отвратительными делами, тем самым, вы греховым Разара не так?

Гирираджа: Да. (Пауза.) Но есть такие вещи, которые мы полжны пелать...

Шпила Прабхупала: Хм-м?

Гинираджа: Есть вещи, которые мы должны делать, чтобы выполнять указания, но у нас это еще не совсем получается, хотя мы и стараемся.

**Шрила Прабхупада:** Как это — стараетесь и не можете? Почему?

**Гирираджа:** Ну, например, внимательно повторять *мантру*. Иногда мы стараемся, но...

шрила Прабхивади: Что ж, это не проступок. Допустим, если вы стараетесь что-то делать, но из-за недостатка опыта увас не получается, то вашей вины в этом нет. Ведь вы старались. В «Шримад-Бхагаватам» есть стих. Гм-м... В нем говорится, что, если преданный делает все, что в его силах, но по неопытности ему что-то не удается, Кришна прощает это. В «Бхагавад-гите» также сказано: али чет судура́ча́ро бхаджате ма́м ананий-бхай. Иногда из-за неизжитых дурных привыучех, а привычка — вторая натура, преданный

невольно делает какую-либо глупость. Но это не значит, что он плохой ученик. Тем не менее он должен раскавнаться «Я поступил глупо», — и стараться, насколько это в его силах, избегать этого в будущем. Но привычка — вторая натура. Иногда, несмотря на все его старания, майя — ведь она так сильна — толкает его в ловушку. И это можно простить. Кришна прощает. Но тех, кто сознательно совершает недостойные поступки, Он е прощает. Если человек думает: «Я преданный, и раз я повторяю мантру, то могу делать любые глупости, и мне все сойдет с рук», — это величайшее оскорбление.

## 8

# Совершенствование в сознании Кришны

(переписка)

Спрингфилд, Нью-Джерси, 12 июня 1972 года

Дорогой Прабхупада!

Примите, пожалуйста, мои нижайшие поклоны.

Я общаюсь с преданными из храма в Нью-Йорке. Надеюсь, что благодаря общению с такими прекрасными и возвышенными преданными я сумею добиться некоторого прогресса в сознании Кришны. Моя невеста тоже стала ходить в храм и немного повторяет мантру. Она ничего не знала о сознании Кришны, до того, как я написал ей об этом из Индии. Атрейа Риши любезно пригласил нас к себе домой, чтобы мы узнали, что такое идеальная семейная жизнь.

В конце апреля я приезжал в Бомбей в связи с завершением своей службы в Корпусс Мира. Мне повезло я немного приболел, поэтому мне пришлось задержаться в Бомбее на две недели. Я проводил время в Джуху с замечательными преданными. К сожалению, Вы уехали за пять дней до этого.

Я так мало понимаю, но у меня есть вера в этот путь — сознание Кришны, и я надеюсь, что буду все увереннее идти по нему.

С нетерпением жду рассказов Атрейи Риши о храме в Лос-Анджелесе и надеюсь, что смогу услышать Вас в Нью-Йорке.

Благодарю за ту доброту, которую Вы проявили к *совершенно* недостойному молодому человеку.

Искренне Ваш, Боб Коэн

А.Ч. Бхактиведанта Свами, ИСККОН, Лос-Анджелес, 16 июня 1972 года Бобу Коэну, Спрингфилд. Нью-Джерси

### Дорогой Боб!

Примите, пожалуйста, мои благословения. Большое спасибо Вам за письмо от 12 июня 1972 года. Чувства, которые Вы выразили в нем, доставили мне большое удовольствие. Очень рад узнать, что Вы общаетесь с нами. Я знаю, что Вы очень хороший молодой человек, умный и восинтанный, поэтому в абсолютно уверен, что Кришна очень скоро одарит Вас всеми благословениями, и Вы почувствуете, что обретаете счастье в сознании Кришны. Человек прогрессирует в сознании Кришны, добровольно отказываясь от своих привязанностей к материальной природе, майе. Такое отречение называется тапасьей. Но мы вовсе не стремимся совершать аскезу, если не видим в этом особого смысла, поэтому любой человек с научным и философским складом ума, такой как Вы, должен сначала поЕсли Вы обретете знание, тапасья придет сама собой, и тогда Вы начиете прогрессировать в духовной жизни. Поэтому получение знаний — это первое, что необходимо тому, кто хочет достичь совершенства в жизни. Поэтому советую Вам каждый день как можно больше читать наши книги и стараться понять их содержание с разных то-чек эрения, регулярно обсуждая прочитанное с преданными в нью-йоркском храме. И тогда Вы постепенно будете обретать уверенность, а Ваша искренность и преданное служение помотут вам добиться прогресса.

Да, верить в меня и в этот метод сознания Кришны это первое и единственное условие обретения истинной мудрости. Если есть вера, придет и понимание. А чем глубже Вы поймете нашу философию, тем более сильное отвращение Вы будете испытывать к чарам иллюзорной энергии. Когда же Вы добровольно откажетесь от всего, что привязывает Вас к материальному миру, прогресс обеспечен.

Думаю, что как раз сейчас преданные перепечатывают сранки наших с Вами бесед в Майяпуре. Мы вздадим их от дельной книгой. Она будет называться «Совершенные вопросы, совершенные ответы». Я пришлю Вам экземпляр, как только тираж будет готов для распространения. Я софираюсь остановиться дия на два-тур в Нью-Йорке по пути на праздник Ратха-ятры в Лондоне. Я еще не знаю точно, когда приеду в Нью-Йорк, но это должно произойти в начале июля. Чтобы узнать день моего приезда, Вы можете поддерживать связь с Бали Марданом, и я буду очень рад еще раз увидеться с Вами в Нью-Йорке. Если у Вас есть какие-либо вопросы, мы сможем обсудить их.

Надеюсь, что это письмо застанет Вас в добром здравии и хорошем настроении.

Всегда желающий Вам добра, А.Ч. Бхактиведанта Свами

<sup>2.5 (-2.7)</sup> 

## 9

## Выбор будущего

(Нью-Йорк, 4 июля 1972 года)

Боб: Я получил ваше письмо. Оно написано с таким теплом. Шомла Поабхупада: Что вы...

Боб: Оно пришло примерно неделю назад.

Шрила Прабхупада: Знаете, вы очень разумный молодой человек. Постарайтесь понять эту философию. Это очень важно. Люди тратят так много энергии на чувственные наслажления. Они не знают, что с ними булет в следующей жизни. Их ждет следующая жизнь, но глупые люди ничего не знают о ней. Нынешняя жизнь - подготовка к следующей. Они не знают этого. Для современной системы образования с ее университетами это простое знание полностью сокрыто во мраке. Наши тела меняются каждое мгновение — это установленный медициной факт. Оставив свое нынешнее тело, мы должны будем получить другое. Каким образом мы получим его? Каким будет это тело? Это тоже можно узнать. Например, когда человек учится, он понимает, что, сдав экзамен, станет инженером или врачем. В этой жизни мы тоже можем подготовиться к тому, чтобы стать кем-то в следующей.

Барбара (жена Боба): Можем ли мы сами решать, кем мы хотим быть в слелующей жизни?

шрина Врабунада: Да, можем. Мы решили, что в следующей жизни придем к Кришне. Таково наше решение — вериуться домой, обратно к Богу. Предположим, вы хотите получить образование. Приняв решение стать инженером или врачом, наметив цель, вы начинаете готовиться и приобретаете квалификацию. Точно так же вы можете определить, чем вы будете заниматься в следующей жизни. Но сели не решите вы, за вас решит материальная природа.

Барбара: Могла ли я быть в сознании Кришны в своей прошлой жизни?

**Шрила Прабхупада:** Это не имеет значения, но вы можете стать преданной. Воспользуйтесь нашим движением сознания Кришны.

Преданный: Она спрашивает, возможно ли, что в своей прошлой жизни она была преданной Кришны и вот теперь снова пришла к этому?

Шрила Прабхупада: Когда человек целиком предается Кришне, он больше не возвращается в материальный мир. Однако если у преданного есть какие-нибудь недостатки, вполне вероятно, что он опять вернется сюда. Но даже несмотря на эти недостатки, он родится в хорошей семье: иучинам шриматам гехе йога-бхрашто 'бхиджайате, [«Йог, не постигший успеха, рождается в религиозной или аристократической семье».] Разум человека способен принимать решения на будущее. Это свойство только человеческого разума. Животное не может решить, мы же способны на обдуманный выбор. Если я поступлю так, меня ждет успех, а если иначе -- ничего хорошего из этого не получится. Человек может выбирать, и надо правильно использовать эту возможность. Мы должны знать, в чем цель нашей жизни, и в соответствии с этим принимать решения. Тогда это будет действительно человеческое общество.

Барбара: Вы когда-нибудь видели Кришну?

Шрила Прабхупада: Ла.

Барбара: Вы Его видели?

Шрила Прабхупада: Вижу. Каждый день, каждую секунду.

Барбара: Но не в материальном теле?

Шрила Прабхупада: У Него нет материального тела.

Барбара: Но в храме есть изображения Кришны...

Шрила Прабхупада: Это не материальное тело. Вы воспринимаете его материально, потому что ваше зрение материально. Обладая материальным видением, вы не способны видеть духовную форму. Поэтому Кришна так милостив, что являет Себя в теле, которое может показаться вам материальным. Иначе вы не смогли бы Его увидеть. Но от того, что Кришна милостиво являет Себя в образе, доступном вашему восприятию, Его тело еще не становится материальным. Предположим, президент Соединенных III татов окажет вам любезность и придет к вам домой. Это не будет означать, что он занимает такое же положение, как и вы. Это его любезность. Из любви к вам он может прийти в ваш дом, но это еще не значит, что вы занимаете одинаковое с ним положение. Так же и Кришна. Мы не можем видеть Его своими нынешними глазами, поэтому Кришна предстает перед нами в форме картины или в виде скульптуры из камня или дерева. И Он неотличен от этих изображений или деревянных скульптур, потому что все, что существует — это Кришна.

**Барбара:** А когда мы умираем, что происходит с нашей пушой?

Шрила Прабхупада: Вы получите другое тело.

Барбара: Сразу же?

Шрила Прабхупада: Да. Это можно сравнить с переездом из одной квартиры в другую. Сначала вы подыскиваете себе новую квартиру, а затем, оставляя прежнее место жительства, переезжаете в другой дом.

**Барбара:** Так можем ли мы знать, какое тело получим в следующей жизни?

**Шрила Прабхупада:** Да, при условии, что вы этому обучены. В противном случае об этом позаботится природа. Тем,

у кого есть знание, известно, что будет потом, но тем, у кото его нет, все устроит природа. Если вы этого не знаете значит, не подготовили есбя к следующей жизни. Тогда то, о чем вы случайно подумаете в момент смерти, и определит ваше новое тело. Таким образом ваши мысли создадут новое тело. а природа даст вам его.

Банбана: А повторение мантры... что оно дает?

**Шрила Прабхупада:** Вы можете спросить этих молодых людей [преданных], они объяснят.

**506**: Если Кришна управляет всем, то как Он управляет непреданными?

шинла Прабхувада: С помощью майи. Как в стране всем управляет правительство. Царством управляют царские министерства.

506: А как Кришна руководит преданными?

Шрила Прабхупада: Так же, как человек заботится о тех, кого он любит. Например, если у вас есть любимое дитя, вы для его же блага контролируете его жиль и поступки. Если ребенок захочет прикоснуться к огию, вы тотчас скажете ему: «Нет, нет, дорогой. Не трогай этого». И человек, пребывающий в сознании Кришны [преданный], никогда не сбивается с верного пути, потому что Кришна всегда направляет его. За тех, кто не находится в сознании Кришны, отвечает майя, и, как вам известно, она сделает все, что нужно.

**506**: А когда мы рождаемся, время нашей смерти уже предопределено?

Шрила Прабхупада: Как вы сказали?

**Боб:** Предопределено ли время моей смерти и смерти других людей? Известно ли это еще до нашего рождения? Когда я рождаюсь, срок моей жизни предопределен?

Шрила Прабхупада: Да.

Боб: И никто не может изменить его?

Шрила Прабхупада: Никто, кроме Кришны.

**Преданный:** А если кто-то совершает самоубийство — это тоже предопределено?

Шрила Прабхупада: Нет. Вы можете сделать это, потому что v вас есть некоторая независимость. Это неестественно -совершать самоубийство, это противоестественно. И вот, поскольку у нас есть эта независимость, мы можем от естественного сделать шаг к неестественному. Заключенный не может просто выйти из тюрьмы, но он может какнибудь перепрыгнуть через стену и убежать. В таком случае его ждет новый срок заключения. Как правило, преступник не может выйти из тюрьмы раньше срока, но если ему как-то удается сбежать - это значит, что он совершает новое преступление. Его опять арестуют, и срок наказания будет увеличен, то есть он понесет более суровое наказание. Так что, нельзя просто так изменить свою сульбу. Если мы все же делаем это, нам придется страдать. Но наша судьба может быть изменена Кришной, если мы живем в сознании Кришны. Это делаем не мы, это делает Кришна. Кришна говорит: ахам твам сарва-папебхйо мокшайишйами. «Я защищу тебя». Такие изменения совершаются пля того, чтобы защитить нас.

Есть два типа людей: преданные и непреданные. Непреданные находятся под контролем материальной природы, а преданными непосредственно руководит Кришна. В конторе большого бизнесмена, руководителя крупной фирмы, много служащих, которые работают под непосредственным контролем руководителей различных отделов. Хотя вне дома начальник не осуществляет непосредственного контроля, у себя дома он непосредственно контролирует своих детей. Тем не менее, во всех случаях он управляет кем-то. Так же и Бог: Он всегда остается повелителем. Когда человек становится преданным, он находится под властью Бога, если же он остается непреданным, то его контролирует представитель Бога - майя. Однако и в том, и в другом случае он находится под контролем. Так, например, каждый гражданин Америки находится под контролем правительства. Если он соблюдает законы, то он нахолится пол контролем гражданских веломств: если же он

нарушает законы, то попалает пол контроль судебной власти. Но он не может сказать: «Меня никто не контролирует, я никому не подвластен». Это невозможно. Каждый нахопится под контролем. Тот, кто говорит: «Меня никто не контролирует», --- не в своем уме, он сумасшелний. Пол контролем нахолятся все. Итак, вы нахолитесь пол контролем либо Самого Бога, либо Его представительницы майи. Если вас контролирует майя, ваша жизнь проходит впустую. Вы остаетесь в материальном мире жизнь за жизнью, меняя свои тела. Но если вы преппочитаете находиться под контролем Бога, то, оставив это материальное тело, вы вернетесь домой, обратно к Богу. Тогда ваща жизнь прошла не зря. Жить, не находясь под чьей бы то ни было властью, невозможно, и понимать это — значит быть разумным. Так утверждается в «Бхагавад-гите»: бахўнам джанманам анте джяйнаван мам прападйате — «После многих жизней, проведенных в странствиях или размышлениях, человек предается Mне». Васудевах сарвам ити - «Кришна, Ты - все, поэтому я пришел. Прими меня, теперь я полностью предался Тебе, повелевай мною. Я в Твоей власти. Так полго я полчинялся этим неголяям. и это не принесло мне никакой пользы. Я был во власти своих чувств и, идя у них на поводу, служил так называемой семье, обществу, стране, народу, доходя даже до служения собакам. Но ни в чем я не нашел удовлетворения. Поэтому теперь я прозрел — я хочу, чтобы Ты повелевал мною». Вместо того чтобы подчиняться собаке, я буду подчиняться Богу. В этом заключается сознание Кришны. Вам не доводилось видеть человека, которым командует собака? Собака идет по улице, останавливается, испражняется, а ее хозяин стоит и жлет. Не так ли? Собака испражняется и мочится, а человек в это время думает: «Я -- хозяин». Но на самом пеле он полчиненный. Такова майя: человек превратился в слугу своей собаки, но считает себя хозяином. Тот, кто не находится в сознании Кришны, не способен понять этого. Мы видим, что этот мошенник находится в подчинении у своей собаки, но считает себя хозяином. Мы это понимаем. А вы как думаете? Разве он не оказался во власти пса?

**Боб:** Да, это так.

Шрила Прабхупада: И все-таки он думает: «Я хозяин этой собаки». Семейный человек находится в подчинении у своей жены, детей, у своих слуг — буквально у каждого, но он думает: «Я здесь хозяин». Президент Никсон считает себя хозяином своей страны, но и он находится под контролем. В любой момент его может сместить народ, его слуги! И, получая власть, он заявляет: «Я буду хорощо служить вам», или: «Я буду замечательным слугой». И люди голосуют за него: «Хорошо, будь нашим президентом». Потом он призывает: «Выберите меня вновь!» Это означает, что он слуга. Но сам он считает себя хозяином. Вот какова ситуация. Майя. Тот, кто находится под контролем майи, считает себя хозяином, но на самом деле он слуга. Преданный же никогда не думает: «Я хозяин», а только: «Я слуга». В этом разница между майей и реальностью. По крайней мере преданный знает: «Я не господин, я в любом случае слуга». Когда слуга считает себя господином, это иллюзия. Но если слуга понимает, что он слуга, то это не иллюзия, это мукти, освобождение, потому что такой человек не находится во власти ложных представлений. Задумайтесь над этим. Преданные никогда не находятся во власти ложных идей, они знают свое истинное положение. Сварупена вйавастхитих. Мукти, освобождение, подразумевает, что человек занимает свое естественное положение. Я — слуга. И если я сознаю, что я слуга, то в этом моя свобода, но если я считаю себя господином, то это рабство. Таково различие между обусловленной и свободной жизнью.

Так вот, эти преданные, живущие в сознании Кришны, всегда считают себя слугами Кришны, поэтому они свободны. Они не стремятся к освобождению — они уже смободны, потому что занимают свое естественное положение. Они не заблуждаются на свой счет, считая себя господами, тогда как все остальные именно так и считают. Это иллозия. Никогда в жизии, ни при каких обстоятельствах вы не можете быть господином, вы должны оставаться слугой. Таково ваше положение. Когда вы мните себя господином — это и есть обусловленная жизнь. Но если вы по собственной воле предаетсе. Верховному Господину— это освобождение. Преданный не стремится к освобождению как таковому. Как только он предается Кришне или представителю Кришны, он достигает освобождения.

564: Прабхупада, некоторые, встающие на путь религии, например, «Дети Бога» и другие провозглащают, что их ведет Христос. Возможно ли это?

Шрила Прабхупада: Да, но они не идут за ним, впрочем, как и другие христиане. Иисус говорит им: «Не убий», - но они убивают. Разве это следование указаниям Иисуса? Просто сказать: «Мной руководит Христос», — достаточно ли этого? «А что он там говорил, меня не интересует!» Можно ли при этом считаться последователем Иисуса Христа? Никто не следует его наставлениям. Их заявления не соответствуют истине. Очень трудно найти человека, которым действительно бы руководил Иисус Христос. Иисус Христос готов вести их за собой, беда в том, что никто не хочет идти за ним. Они считают, что Иисус Христос попписал контракт на все их грехи. Такова их философия. Они грешат как угодно, а отвечать должен бедный Иисус Христос, Вот их религия, Поэтому они говорят: «У нас очень хорошая религия. За все наши грехи умрет Иисус Христос». Хороша ли такая религия? У них нет ни капли жалости к Инсусу Христу. Он умер за наши грехи. Так почему мы полжны совершать их вновь? Такая великая жизнь была отдана в жертву за наши грехи - мы просто обязаны следовать указаниям Иисуса Христа. Но если вы

<sup>\*</sup> Название одной из современных христианских групп.

относитесь к этому иначе: «Мы будем продолжать грешить как только можем, а Иисус Христос позаботится о том, чтобы снять с нас все эти грем. Мне достаточно ходить в церковь и исповедоваться, а вернувшись домой, я снова буду делать разные глупости», — свидетельствует ли такой подход о большом уме?

### **Боб**: Нет.

Шрина Прабхупада: Фактически, тот, кем руководит Иисус Христос, безусловно, достигает освобождения. Однако очень трудно найти человека, действительно выполняющего наставления Иисуса Христа.

**506**: А что вы можете сказать об этих «детях Бога», которые присоединились к движению Иисуса Христа? Они читают Библию и стараются...

Шриля Прабхупада: Но насилие противоречит библейским заповедям. Если они действительно следуют Библии, то как они могут убивать?

**506**: Я спросил об этом одного человека, но он утверждает, что Иисус тоже ел мясо, и об этом сказано в Библии...

Шрила Прабхупада: Хорощо. Он может есть все что угодно. Он могуществен. Но он сказал: «Не убий». — и вы полжны прекратить убивать. Он могуществен. Он может съесть весь мир. Но нельзя приравнивать себя к Иисусу Христу. Нельзя имитировать Иисуса Христа, напо следовать его заповедям, тогда вы действительно можете считать себя последователями Иисуса Христа. Такова истинная верность. Это объяснено в «Бхагаватам». Ишвара — напеленный властью - может делать все, что угодно, но мы не должны ему подражать. Мы должны следовать его наставлениям. «Что он велит, то я и буду делать». Вы не можете имитировать ишвару. Вы утверждаете, что Инсус Христос ел мясо. Допуская это, вы все же не знаете, при каких обстоятельствах он его ел. Сам он ест мясо, а пругим советует не убивать. Что же, вы считаете, что Иисус Христос противоречил сам себе?

#### Son Her

Шрила Прабхупада: Он не мог этого делать. Истинно верить в него - значит понимать, что он не мог этого делать. Так почему же он ел мясо? Это знает только он, но меня он просил не убивать. Я должен следовать этому. Это единственный путь. Вы не Иисус Христос и не можете имитировать его. Он пожертвовал своей жизнью во имя Бога. Способны ли вы на это? Так зачем вам подражать ему? Вы подражаете Иисусу Христу в том, что едите мясо, но почему бы, подражая Иисусу Христу, вам не пожертвовать своей жизнью для распространения сознания Бога? Что вы об этом думаете? Да, когда вы проповедуете, вы можете говорить все, что думаете. Те, кто называет себя христианами, что они делают для Бога? Возьмем, например, солнце: оно испаряет мочу. А вы можете поглотить мочу? Если вы хотите подражать солнцу: «О, солнце поглощает мочу, почему бы и мне не выпить ее?» Можете ли вы это сделать? Иисус Христос обладал таким могуществом, что мог делать все. Но мы не можем подражать ему, мы просто должны выполнять его указания. В этом истинное христианство. Нельзя имитировать могущественную личность. Это ошибка. В велических писаниях рассказывается, что некогда был целый океан яда, и никто не знал, что с ним делать. Тогда Господь Шива сказал: «Хорошо. Я выпью его», И он выпил этот яд до дна, задержав его у себя в горле. Вы сможете выпить яд? Не океан, а хотя бы стакан? Так можем ли мы подражать Господу Шиве? Господь Шива никогда не советовал нам пить яд. Мы должны следовать его совету, а не подражать ему. Наркоманы, которые принимают ЛСД и курят марихуану, говорят, что Господь Шива курил ганджу. Но Господь Шива выпил целый океан яда. Могут ли они сделать это? Нужно следовать наставлениям Господа Шивы. Он говорит, что лучший вид поклонения — это поклонение Господу Вишну: вишнор арадханам парам. Когда Парвати спросила у Господа Шивы, каков наилучший путь поклонения, он ответил: «Лучше всего поклоняться Господу Вишну [Кришне]». Есть много полубогов, но Шива советовал поклоняться Господу Вишну, говоря, что это лучше всего. Но лучше поклонения Вишну — поклонение вайшнаву. Тадйййййм — Его слугам, то есть тем, кто связан с Ним лично. Так, напрямер, мы поклоняемся этому деревцу, туласи. Мы не поклоняемся всем растениям, но, поскольку у туласи очень близкие отношения с Кришной, Вишну, мы поклоняемся ей. Аналогично этому, если чтото тесно связано с Кришной, поклонение этому будет лучше поклонения Вишну.

Боб: А почему?

Шрила Прабхупада: Потому что это будет приятно Кришне. Препположим, у вас есть собака, и вот к вам приходят друзья и гладят ее. (Шрила Прабхупада делает характерное движение рукой, как будто гладит собаку.) Вам это приятно. Вы рады: «О, это мой хороший друг». Вот так люди мыслят. Мы видели это - к человеку приходит друг и говорит: «Надо же, какая у тебя замечательная собака!» (Смех. В комнату входят несколько гостей, индийцев.) Пожалуйста, угощайтесь прасадом. (Шрила Прабхупада продолжает беседовать с гостями — иногда по-английски, иногда на хинди. Сегодня последний день его пребывания в Нью-Йорке. До его самолета — он летит в Лондон — остается всего несколько часов. Боб собирается отвезти Шрилу Прабхупаду на своей машине в аэропорт. Преданные торопятся, переносят багаж в машину, складывают распечатки последнего перевода.)

**Шьямасундара:** Все готово, Шрила Прабхупада. Машина ждет вас.

Швила Пвабхупада: Можно ехать? Хорошо, Харе Кришна!



# Послесловие

19 июля 1976 года Его Божественная Милость Шрила Прабхупада принял мою жену и меня своими учениками и инициирован нас. два имена Бхакти деви даси и Брахматиртха дас. Возвращаясь мысленно к этому дию, я понимаю, какой удачей для меня была встреча с Его Божественной Милостью Шрилой Прабхупадой и моими духовными братьями по движению Харе Кришна.

Когда во время посвящения мне были вручены четки, я обещал ежедневно повторять на них имена Бога и следовать регулирующим принципам. Прошло четыре года с тех пор, как Шрила Прабхупада дал мне совет следовать этим принципам и сказал, что через шесть месяцев я стану таким же, как и другие преданные (г. е. все лишнее (анартха): мирские фильмы, рестораны и прочее перестанут привлекать меня). «Человеческая жизнь предназначена для очищения», — сказал он Я хотел очиститься, хотя на самом деле даже не знал, что это такое. Я поехал в Индию работать в Корпусе Мира в надежде найти там более высокий уровень сознания. Я не мог поверить, что удовлетворение чувств — высшая радость и смысл жизни, но сам оставался рабом своих чувств. Впоследствии я понял, что *йога* — это освобождение от диктата материальных чувств.

Вернувшись в Америку, я продолжал изучение геологии и поступил в аспирантуру, женился и понемногу втянулся в круг семейных обязанностей, но очень часто размышлял о беседах со Шрилой Прабхупадой, о его наставлениях. Олной из основных его рекомендаций было общаться с преданными, что я и делал с большим удовольствием. Преданные отличаются от других людей: поняв, что смысл и цель жизни - любовное служение Господу, они избегают недостойных занятий, не потворствуют своим чувствам и ложному эго. Посещение храма, как ничто другое, вдыхало в меня жизнь. Со временем мы с женой подружились со многими преданными, и нам тоже хотелось что-нибудь делать для движения сознания Кришны. Я организовал клуб бхакти-йоги при университете, а в нашей квартире останавливались группы странствующих преданных.

Мы следовали наставлениям Шрилы Прабхупады, и благодаря этому очистилась даже наша еда. В Индии и сказал Шриле Прабхупаде, что не могу предлагать иншу, как это делают преданные, так как не сознаю, что Кришна — Бог. Тогда Прабхупада посоветовал име просто битодарить Бог аз вишу, прежде чем приниматься за еду. Так мы и делали, и в конце концов плод нашей преданности созрел, и мы стали по-настоящему предлагать пишу. Какие ощущения испытываешь, готовя для Верховного Тоспода! Это действительно избавило нас от забот о том, как обуздать свой заык.

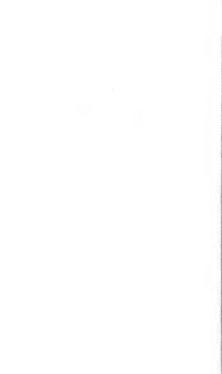
И вот наконец мы были готовы к участию во всей жизни храма. Милостью Кришны я нашел работу неподалеку от храма в Техасе и стал принимать участие во всех программах, которые там проводились. Таким образом, как и предсказывал Шрила Прабхупара все *анаритки* кочезли. Словно тяжкий груз свалился с наших плеч. Мы не были больше слугами своих чувств. Мы стали слугами Бога и его преданных. Ценность наставлений Шрилы Прабхупады стала очевидной. Человек не должен работать, как осел, и наслаждаться, как собака, не в этом его предназначение. Очистить себя — значит прийти к высшему уровню сознания.

Я уже инициированный ученик, но продолжаю восхищаться глубиной духовного сознания моих духовных братьев и полон желания идти по этому пути. На самом деле посвящение — это только начало.

Брахматиртха дас Адхикари (Боб Коэн)

Хьюстон, Техас, 16 октября 1976 года

# Приложения



# О Шриле Прабхупаде

Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада явился в этот мир в 1896 г. в Калькутте (Индя). Там же, в Калькутте, в 1922 г. он впервые встретился со своим духовным учителем, Шрилой Бхактисиддхантой Сарасвати Госвами. Бхактисиддханте Сарасвати, выдающемуся религиозному философу и основателю шестидесяти четырех Гаудия-матхов (вайшнавских храмов, монастырей и проповеднических центров), покравился образованный молодой человек, и он убедил его посвятить свою жизнь распространению ведического знания. Так он стал духовным учителем Шрилы Прабхупады, который одиннадцать лет спустя получил от него официальное посвящение в ученики.

При первой их встрече Шрила Бхактисиддханта Сарасвати Тхакур попросвл Шрилу Прабхуваду распространять ведическое знание на английском языке. В последующие годы Шрила Прабхупада участвовал в деятельности Гаудия-матхов, написал комментарий к «Бъхгавара-гите», а в 1944 г. начал выпускать журнал на английском языке под названием «Бэк ту Годдже» («Обрати» к Богу»), выходивший два раза в месяц. Шрила Прабхупада сам печатал текст на пишущей машинке, редактировал его, проверял гранки и сам же распространял этот журнал. В настоящее время журнал «Бэк ту Годхед» продолжают выпускать последователи Шрилы Прабхупады.

В 1950 г. Шрила Прабхупада отошел от семейной жизин, приняв ванапраетизу, чтобы отдавать еще больше времени изучению и написанию духовной литературы. Он
поселися в священном городе Вриндаване, где жил
дамодары. В течение ряда лет Шрила Прабхупада был полностью поглощен литературными занятиями. В 1959 г. он
отрескя от мира, приняв самньясу. Именно в храме РадхиДамодары Шрила Прабхупада начал работу над своим
шедевром — многотомным переводом и комментарием
к «Шримад. Бъагаватам» «Екагаватал-пуране»), классическому философскому произведению на санскрите, состоящему из восемнадцати тысяч стихов. Там же он написал небольшую кину «Легкое путешествие на другие планеты».

Опубликовав первые три тома «Шримад-Бхагаватам», Шрила Прабхупада в 1965 году отправился в США, чтобы исполнить миссию, возложенную на него духовным учителем. В последующие годы он выпустил более пятидесяти томов переводов с комментариями и авторитетных изложений индийских классических трудов по философии и редигии.

В сентябре 1965 г., когда Шрила Прабхупада на грузовом судне прибыл в Нью-Йорк, он не имел практически нижих средств. Прожив в США почти год и преодолев немало препятствий, он в июле 1966 г. основал Международное общество сознания Кришны (ИСККОН). Когда он покинул этот мир (14 ноября 1977 г.), общество, основанное им, представляло собой всемирную конфедерацию, состоящую из более чем ста храмов, ашрамов, школ, институтов и сельскохозяйственных общии.

В 1972 г. он ввел на Западе ведическую систему начального и среднего образования, основав в Далласе  $\epsilon$ урукулу.

Впоследствии подобные школы были открыты не только в США, но и в других странах.

Кроме того, Шрила Прабхупада был вдохновителем строительства нескольких больших международных культурных центров в Индии. В Шридхаме Майяпуре (Западная Бенгалия) его последователи возводят духовный город, в центре которого будет возвышаться величественный храм. Осуществление этого грандиозного проекта займет десятки лет. Во Вриндаване построены храм Кришны-Баларамы, гостиница для паломников со всего мира, школа (зурукула), там же находится мемориальный комплекс Шрилы Прабхупады (самадхи и музей). Крупные храмы и культурные центры ИСККОН есть также в Дели, Мумбае (Бомбес) и многих других городах Индии.

Однако самое важное из того, что Шрила Прабкупада оставля людям, — это его книги. Высоко ценимые учеными за их авторитетность, глубину и ксность изложения, они служат учебниками во многих колледжах и университетах. Его труды переведены более чем на семьдесят пять языков. «Бхактиведанта бук траст» (издательство, основанное им в 1972 г.) является самым большим издательством в мире, итобликующим книги по нацийской философии и религии.

Всего за двенадцать лет, невзирая на свой преклонный возраст, Шрила Прабкупада объекал вокруг света четырнадцать раз, читая лекции на всех пяти континентах. Но, несмотря на предельную занятость, он никогда не прекращал писать книги. Произведения Шрилы Прабкупады составляют подлинную энциклопедию ведической философии, религии, литературы и культуры.

# Бхакти-йога для всех

Испокон веков путем бхакти следовали великие мудрецы, святые и цари. Выдающиеся поэты прошлого слагали во славу преданного служения чудесные стихи и песни и в них превозносили чистую любовь к Богу.

В наши дни бхакти-йога становится даже более необходимой и важной, чем тысячелетия назад, поскольку у современных людей нет ин времени, ин возможности выполнять многочисленые предписания любой другой системы йоги. Но метод бхактии совсем несложен. Бхакти-йога поможет нам развить в себе все истинно высокие качества и обрести то, к чему стремится каждый живущий в материальном мире — вечную жизнь, вечное счастье, вечное знание.

Практиковать бхакти-йогу под силу каждому, кем бы он ни был. Для этого совсем не надо отрекаться от мира, бросать дом, семью и работу или идти на большие расходы. Нужно только одно — отвести Господу Кришне главное место в нашей жизни. Ему одному должны быть по-

священы все наши помыслы, желания и дела. Мы добъемся этого, если будем с любовью и преданностью повторять святое имя Бога — Харе Кришна маха-мантру, спедовать предписанным ограничениям, читать книги А.Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады и предлагать Господу свою пищу.

# Мантра-медитация

Для того, кто желает обрести счастье и освободиться от всех страданий и тревог, медитация представляет очень важный аспект деятельности.

Медитация означает «мысленное созерцание», но у созерцания должен быть объект. Чтобы избавиться от повседневных тревог, занимающих ум, человек должен подняться над материальным уровнем и попытаться утверциться на трансцендентном, духовном уровне. Сделать это можно, если постоянно повторять имена Господа, таким образом общаясь с Ним.

Как утверждается в различных писаниях, у Господа много имен: Кришна, Рама, Иегова, Аллах, Будда и др. Повторение имен Господа оказывает очищающее действие и позволяет человеку подняться с материального уровня на духовный. В Индии на протяжении тысячелетий люди повторяют имена Господа в форме малитр. На санскрите мана означает «ум», а трая — «освобождение». Таким образом, мантра — это комбинация трансцендентных звуков, освобождающая наш ум от тревог.

Ведическая литература называет одну мантру махамантрой (великой мантрой). В «Кали-сантарана-упанишар» говорится, что шестнадцать слов, составляющих ее — Харе Кришна, Харе Кришна, Кришна Кришна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе, особенно рекомендуется повторять в Кали-югу, век раздоров, тревог и лицемерия, в который мы живем. Кришна означает «всепривлекающий», Рама — «всерадующий», а Харе — это обращение к энергии преданного служения Господу. Таким образом, маха-мантра означает: «О всепривлекающий, о всерадующий Господь, о энергия Господа! Прошу, позволь мне преданно служить Тебе».

Для чтения Харе Кришна маха-мантры не существует строгих правил. Самое замечательное в мантра-медитации то, что ею можно заниматься где угодно и в любое время — дома, на работе, в автобусе или в метро, или даже за рулем автомобиля.

Существует два вида мантра-медитации: индивидуальная, при которой человек читает мантру на четках (она называется ожалой), и другая форма, когда он повторяет се за кем-то (это называется киртаном). Киртан обычно сопровождается игрой на музыкальных инструментах и хлопанием в ладюши. Рекомендуется и та и другая форма мантра-медитации, так как обе они благотворно влияют на чедовека.

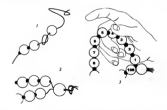
#### Пжапа

Для этого вида мантра-медитации нужны лишь круговые четки. Их можно купить в магазине или сделать самим, следуя приведенным ниже простым рекомендациям:

- Купите 109 больших круглых деревянных бусин (если нет деревянных, на первое время возымите любые другие) диаметром от одного до двух сантиметров с отверстиями, чтобы можно было нанизать их на нить, а также от трех до пяти метров крепкой нейлоновой нити.
- Отступите пятнадцать сантиметров от конца нити и завяжите узел, затем, нанизывая по одной бусине, после каждой завязывайте одинарный или двойной узел, в зависимости от толцины нити (рис. 1).
- Нанизав сто восемь бусин, проденьте оба конца нити в последнюю бусину (рис. 2).

Эта бусина называется бусиной Кришны, и хорошо, если она больше остальных. Продев в нее оба конца нити, завяжите узел и обрежьте концы нити. Четки для джапы роговы

Начиная мантра-медитацию, зажмите бусину, следующую за бусиной Кришны, между большим и средним пальщами правой руки (рис. 3) и произнесите всю маста-маттру. Харе Кришна, Харе Кришна, Кришна Кришна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе. Затем точно так же зажмите в пальщах следующую бусину и сюва произнесите маха-мантру, затем следующую... и так пока не повторите маттру на каждой бусине четок и не дойдете до бусины Кришны.



Вы прочитали один «круг» джалы. Чтение одного круга должно отнимать у вас около семи минут, хотя вначале на это может уйти и десять минут, и больше. Не читая мантру на бусине Кришны, нужно повернуть четки и двигаться по кругу в обратном направлении. Четки очень важны для джалы, так как вовлекают в медитационный процесс осязание, что помогает лучше сосредоточиться на звуках мантры. Если вы дали обет читать определенное число кругов в день, чтобы не запутаться, вам хорошо иметь небольшой шнурок с нанизанными на нем бусинами по числу кругов, которые вы читаете ежедневио. Между этими бусинами не надо завязывать узлы, нужно завязать их только на концах шнурка, чтобы бусины не соскочили с него. Закончив круг, передвиньте одну счетную бусину вииз.

Вы можете читать мантру в помещении или на свежем воздуже, ее можно читать так громко или так тихо, как вам иравится, но достаточно громко, чтобы было слышию вам самим. Самое главное — произносите каждое слово четко и ясно. Ваш ум, возможно, захочет переключиться на какне-нибудь посторонние мысли, поскольку от беспокоен, неустойчив и всегда хочет думать о чем-нибудь. Попытайтесь сосредогочить все свое винмание на чтении Харе Кришим ажас-мантры и вслушивайтесь в каждое слово.

Читать мантру можно в любое время дня, но в ведической литературе указываются определенные часы, наиболее благоприятные для духовной практики. Самыми
благотворными для духовного развития являются ранние
утрение часы. Хорошо, если вы отведете для чтения мантры определенное время дня, всегда одно и то же. Начните
с чтения одного или двух кругов в день и постепенно увеличьте их число до шестнадцати; это — рекомендованный
минимум для того, кто относится к джага-медитации серьезно и хочет стать преданным Господа Кришны.

## Киртан

В отличие от джалы, индивидуальной медитации, киртан представляет собой групповую медитацию. Во время киртана мантру Харе Кришна поют на какой-либо мотив. Киртаны можно проводить у себя дома, с семьей или друзьями, у кого- в гостях или на природе. Один человек медет» киртан — то есть сначала он поет мантру Ха-

ре Кришна один, а затем остальные повторяют ее на тот же мотив. И снова ведущий поет мантиру один, а остальные повторяют вслед за ним. Так снова и снова поется мантира Харе Кришна, киртан продолжается, и те, кто принимает в нем участие, все сильнее ощущают духовное блаженство.

Преимущество киртана в том, что вы слышите мантру Харе Кришна не только тогда, когда произносите ее сами, но и когда ее произносят другие. Петь мантру можно на любой мотив, сопровождая пение игрой на каких-нибудь музыкальных инструментах, хотя последнее не обязательно. Для киртана больше подходят традиционные индийские инструменты - барабаны и тарелочки, если же их нет, то их можно заменить тем, что имеется у вас под рукой — воображение поможет вам. Можно использовать и другие музыкальные инструменты - пианино, губную гармонику, флейту, гитару и т. д. Хорошо и просто хлопать в ладоши. Дети тоже могут принимать участие в киртанах, это благотворно скажется на их духовном развитии. Так вся семья может собираться по вечерам для совместного киртана. Хорошо проводить киртаны каждый день или как можно чаше.

Чтение мантиры Харе Кришна принесет вам ощущение духовного подъема, причем это ощущение будет постоянно усиливаться. Вы может убедиться в этом сами. Попробуйте повторять в течение пяти минут какое-нибудь другое слово кли фразу. Если вы будете снова и снова повторять сПепси-кола», уже через несколько минут вам это смертельно надоест, не принеся никакого удовлетворения. Звук же имени Кришны трансцендентен, имя Его хочется повторять снова и снова.

# Основные принципы

В каких бы условиях человек ни повторял маха-мантру, это необычайно благотворно скажется на его духовном

развитии. Тем не менее великие мудрецы и святые — авторитеты в *джапа*-медитации — предлагают использовать некоторые приемы, которые усиливают ее пействие.

Чем больше человек повторяет маниру Харе Кришна, тем легче ему будет следовать перечисленным ниже принципам, так как, повторяя ее, он обретает духовную силу и развивает вкус к высшим наслаждениям. Когда человек при повторении маха-манипры начинает испытывать духовное наслаждение, ему становится намного легче отказаться от дурных привычек, препятствующих духовному развитию.

1. Для тех, кто серьезно и искренне стремится к духовному развитию, рекомендуется следовать четырем основным принциана: а) не употреблять в пищу мясо, ноубу и яйца; б) не употреблять одурманивающих средств (наркотических препаратов, марихуаны, гашиша, ЛСД, алкоголя, табака, и даже кофе и чая); в) не играть в азартные игры и не заниматься денежными махинациями; г) не вступать в половые отношения вне брака (а в браке — только дия зачатия детей).

Следование этим четырем регулирующим принципам приведет к быстрому духовному прогрессу. Пренебрежение же ими очень затрудияет духовное развитие, усиливая привязанность человека к материальным влещам. Однако ожага-мецитация обладает такой силоцито вначале человек может повторять мантру Харе Кришна независимо от его жизенных условий, и сама мантра поможет ему продвизуться на этом пути.

2. Нужно регулярно читать произведения А.Ч. Бхакти веданты Свами Прабхупады, особенно «Бхагавад-гиту» и «Шримад-Бхагаватам». Всего лишь слушая повествования о Кришне, Его необыкновенных деяниях и трансцендентных развлечениях, человек очищает сердце от грязи, накопившейся там за то бесконечно долгое вретрязи, накопившейся там за то бесконечно долгое время, которое он накодится в материальном миро. Регулярно слушая повествования о Кришпе и о играми со компре, где Кришна наслаждается вечными играми со Своими преданными, человек может полностью постичь природу духовной души и понять, в чем заключается истинная духовная деятельность и каков совершенный метод, с помощью которого можно вырваться из этого материального мира.

- 3. Чтобы лучше защитить себя от материальной скверны, следует есть только вегетарианскую пишу, одухотворенную тем, что она сначала была предложена Верховному Господу Кришне. Убивая любое живое существо, включая растения, человек навлекает на себя кармические последствия этих действий. Но Кришна говорит в «Бхагавад-гите», что Он избавляет от кармических последствий того, кто предлагает Ему вегетарианскую пишу.
- 4. Следует жертвовать плоды своей деятельности Верховному Господу Крипине. Когда человек работает ради собственного удовлетворения, он испытывает на себе кармические последствия своей деятельности. Если же он работает для Крипины, это не только освобождает его от кармы, но и пробуждает дремлющую в нем любовь к Крипине. Можно продолжать заниматься своей обычной деятельностью, если она не противоречит прямо или косвенно — четырем регулирующим принципам. упомянутым выше.
- 5. Человек, серьезно относящийся к джапа-медитации, должен как можно больше общаться с теми, чъи интересы подобны его собственным. Это придаст ему духовных сил. Естественно, на всех нас оказывает большее влияние наше окружение. Поэтому нежелательно слишком много общаться с людьми, не имеющими духовных интересов. Общение с теми, кто стремится к духовному развитико, повторах мампру Харе Кришна и следуя

регулирующим принципам, — наилучший и самый быстрый способ продвижения по пути домой, обратно к Богу.

# Прасад — духовная пища

В «Бхагавад-гите» Господь, заключая описание метода бхактис-йоги, йоги преданности, говорит: «Чем бы ты ни занимался, что бы ты ни ел, какие бы ни приносил дары, что бы ни отдавал и какую бы тапасью ни совершал, делай это, о сын Кунти, как подношение Мие» (Б.-г., 9.27). Там же Он говорит, что человек должен есть только то, что было сначала предложено Ему. Итак, предложение пици Кришне— неотъемлемая часть системы бхакти-йсоги.

Господь также описывает виды подношений, которые Он принимает: «Если человек предложит Мне с любовью и преданностью листок, цветок, плод или воду, Я приму это» (Б.-г., 9.26). Кришна намеренно не включает в этот перечень мясо, рыбу или яйца, поэтому преданный Кришны не предлагает Ему подобную пищу. Из любви к Кришне преданный предлагает Ему только самую лучшую, самую чистую пищу. Само собой разумеется, что гниющая плоть забитых на бойне животных или зародыши курицы к ней не относятся.

В сознании Кришны преданный предлагает Кришне пищу, выражая тем свою любовь к Нему. Даже в обычной жизни человек готовит еду для другого в знак любви ни припривязанности к нему, и тот ценит не только саму пищу, но и любовь, с которой она приготовлена. Так же и с предложением пищи Кришне — этот процесс поможет нам развить свою любовь к Нему и преданность Ему.

Конечно, трудно любить того, кого мы никогда не видели, но уникальные ведические писания подробно описывают личностные черты Бога. В священных писаниях других основных религий мира о Боге говорится как о Верховном Отце, но о Его личности приводится на удивление мало сведений. Христос говорил о себе как о сыве Бога, Магомет был Его пророком, но кто же тогда Сам Бог? Он только косвенно проявляет Себя — то как глас небесный, то как горящий куст и так далее.

Однако, признавая, что Бог сотворил нас, мы не можем логически отрицать, что и Сам Он обладает всеми атрибутами личности — телом, индивидуальностью и всеми возможностями и способностями различных чувств и органов. Всли исходить из предположения, что мы обладаем определенной формой и характером, а у Бога их нет, то, следовательно, в этом отношении мы превосходим Его. Но было бы нелогично предполагать, что творение Бога может в чем-то превзойти своего Творца. Следовательно, если мы обладаем качествами личности, то и Бог является личностью, которах, обладая безгранично могущественной духовной формой, тем не менее остается личностью. В конце концюв, говорится же, что мы созданы по образу и подобню Бога.

Пуская в ход собственное воображение, западные художники обычно рисуют Бога могучим старцем с боролой. Но в велической литературе приводится точное описание внешности и личностных черт Бога, причем писания древней Индии — единственный источник сведений такого рода. Прежде всего, Бог вечно юн. Кроме того, Он обладает необычайными качествами, привлекающими сердца и умы даже освобожденных душ. Он удивительно красноречив и безгранично мудр, весел и отрешен. К тому же, Он являет неповторимые трансцендентные игры со Своими вечными спутниками. Бесконечны описания привлекательных свойств и качеств Верховной Личности Бога, о которых говорится в Ведах. Поэтому Его называют «Кришной», или «всепривлекающим». Когла мы постигнем личность Бога. нам будет значительно легче сосредоточивать на Нем свои мысли, особенно предлагая Ему елу.

Поскольку Кришна обладает наивысшим могуществом и абсолютно духовен, все, что приходит в соприкосновение с Ним, также становится абсолютно чистым и духовным. Даже в царстве материальной природы некоторые объекты обладают очищающей способностью. Так, например, солнце своими мощными лучами может извлекать чистую, свежую воду из озера, вода которого загрязнена. Если солнцу — материальному объекту — присуща такая способность, то мы не можем даже представить себе очищающую силу Верховной Личности Бога, Кришны, без каких бы то ин было счилий творящего малилионы солных ких бы то ин было счилий творящего малилионы солны.

С помощью Своих трансцендентных энергий Кришна может превратить материю в дух. Если мы поместим в отонь железный прут, вскоре он раскалится докрасна и приобретет все основные качества отня. Так же и пища — материальная субстанция, — если ее предложить Кришне, становится полностью духовной. Такая пища превращается в прасад, что на санскрите означает «милость Госпова».

Прасад в бхакти-йоге имеет очень большое значение. В других системах йоги человек должен искусственно сдерживать свои чувства, тогда как в бхакти-йоге он может занимать их разнообразной приносящей удовлетворение духовной деятельностью. Благодаря такой деятельности чувства постепенно одухотворяются и их начинают привокать духовные наслаждения, далеко превосходящие те, что доступны нам в материальной жизни.

В ведической литературе содержится множество описаний прасада и его воздействия на человека. Господа-Чайтаныя, воплощение Верховного Господа, явившийся в Индии пятьсот лет тому назад, так говорил о прасады-«Каждому доводилось прежде пробовать эти материальные блюда, однако сейчас они приобрели необыкновенный вкус и удивительный аромат; даже их аромат, не говоря уже о вкусе, притягивает ум и заставляет человека забыть о всех прочих лакомствах, потому что духовный нектар с губ Кришны коснулся этой обычной пищи, и ей передались все Его духовные качества».

### Как готовить прасад

Понимание высшей цели вегетарианства определяет прежде всего выбор продуктов, которые мы собираемся предложить Кришне. В «Бхагавад-гите» Господь говорит, что пищу можно подразделить на три категории, в зависимости от гун материальной природы - благости, страсти и невежества, - к которым она относится. Молочные продукты, злаки, сахар, овощи, фрукты и орехи — это пища, относящаяся к гуне благости, и ее можно предлагать Кришне. Как правило, пищу, относящуюся к гунам страсти и невежества, не предлагают Кришне, который Сам говорит в «Бхагавал-гите» (17.9 - 10), что такая пища «вызывает страдания, несчастья и болезни» и что она «безвкусная, разложившаяся и дурно пахнущая». Как нетрудно догадаться, мясо, рыба и яйца — это пища, относящаяся к низшим гунам материальной природы, так же как и чеснок, лук и грибы. Их не следует предлагать Кришне. Кофе и чай, содержащие кофеин, представляют собой наркотические средства, и их также нельзя предлагать Кришне. Взамен можно собирать или покупать травы и заваривать чай из них.

Покупая продукты, очень важно помнить, что мясо, рыба и яйца могут входить в состав других продуктов, поэтому необходимо внимательно изучать этикстки и в сомнительных случаях спрашивать продавца или обращаться на фабрику. Например, некоторые сорта кисломолочных пролуктов и сметаны содержат желатин, который делается из рогов, копыт и костей забитых на бойне животных. Необходимо также убедиться, что сыр, который вы покупаете, не содержит сычуга — фермента, извлекаемого из тканей телячьего желуцка.

Следует также избегать пищи (в особенности из злаков), которую приготовили люди, не являющиеся преданными Господа Кришны. Тонкие законы природы таковы, что сознание повара возпействует на пишу не только на физическом уровне, но и на тонком. Такая пиша становится проводником неуловимого воздействия на наше сознание. Другой пример, иллюстрирующий этот принцип, картина, которая является не просто набором мазков на холсте, но выражает также настроение художника, передающееся разглялывающему ее человеку. Полобно этому, если мы едим пишу, приготовленную людьми, не имеющими духовного сознания (например, работниками какой-либо фабрики), мы, безусловно, поглощаем определенную дозу их материалистического сознания. Кроме того, насколько возможно, мы должны употреблять только свежие натуральные продукты.

Когда мы готовим пищу, необычайно важно соблюдать чистоту, поскольку чистоплотность и праведность — рольные сестры. Кришне нельзя предлагать ничего нечистого, так что старайтесь содержать кухню в чистоте. Прежде чем готовить, обязательно вымойте руки. Готовя пищу, не пробуйте се. Приготовление — это часть медитационного процесса, ведь вы готовите пищу не просто для себя, но для того, чтобы доставить удовольствие Кришне, который должен быть первым, кто попробует е и насладится ею. Если вы готовите по испытанным рецептам, у вас все получится. Закончив приготовление еды, вы можете предлагать се Кришне.

# Как предлагать пищу Кришне

Хорошо иметь тарелку и прочие столовые принадлежности, предназначенные исключительно для Кришны. В идеале этот столовый прибор должен быть новым, и инкто другой викогда не должен им пользоваться. Когда еда готова, можно положить на эту особую тарелку понемногу

от каждого блюда. Самый простой способ предложения -просто сказать: «Дорогой Госполь Кришна, пожалуйста, прими эту пищу». Нужно помнить, что истинная цель всего этого — выразить нашу преданность и благодарность Господу, поэтому старайтесь вложить в приготовление пищи для Кришны всю вашу любовь к Нему, и Он примет ваше подношение. Бог самодостаточен. Ему ничего не нужно, так что это подношение — способ выражения нашей любви к Нему и благодарности. Предложив Кришне елу, нужно в течение нескольких минут повторять мантру Харе Кришна: Харе Кришна, Харе Кришна, Кришна Кришна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе. Затем прасад, что буквально означает «милость Господа», можно подавать на стол. Вся приготовленная пища считается теперь предложенной Кришне, но та, что непосредственно находилась на тарелке Кришны, особенно почитается и называется маха-прасадом. Каждый должен кроме всего остального получить хотя бы чутьчуть маха-прасада. Попытайтесь оценить духовные качества прасада и помните, что он освобождает нас от воздействия кармы. Но, прежде всего, наслаждайтесь им!

Со временем вы, возможно, захотите предлагать Господу еду по всем правилам, установленным в движении Харе Кришна для тех, кто практикует сознание Кришны у себя дома. Для этого вам необходимо устроить простой алтарь с изображениями Господа Кришны, Господа Чайтаны и Шрилы Прабхулады, Духовного учителя движения Харе Кришна. Разница между упрощенным ритуалом предложения пици и полным заключается еще и в произносимых при этом молитвах. Во время предложения по всем правилам три раза читают вслух приведенные ниже молитвы, склонись перед алтарем, на который мы поставили поднос с яствами для Кришны.

> нама ом вишну-падайа крища-прештхайа бхў-тале

шрймате бхактиведантасванин ити намине

намас те сарасвате деве гаура-ванй-прачарине нирвишеша-шунйавадипашчатйа-деша-тарине

«Я выражаю свое почтение Шри Шримад А.Ч. Бхактиведанте Свами Прабхупаде, который очень дорог Господу Кришне, ибо нашел прибежище у Его лотосных стоп».

«О духовный учитель, слуга Сарасвати Госвами, я почтительно склоняюсь перед тобой. Ты милостиво проповедуещь учение Господа Чайтаньядевы и несещь освобождение странам Запада, зараженным имперсонализмом и философией пустоты».

> намо маха-ваданйайа кршӊа-према прадайа те кршӊайа кршӊа-чаитанйанамне гаура-твише намах

«О самое милостиное воплощение Господа! Ты — Сам Господь Кришиа, явившийся как Шри Чайтанья Махапрабху. Кожа Твоя золотистого цвета, как у Шримати Радхарани, и Ты щедро раздаешь чистую любовь к Кришне. Я выражаю Тебе сове почтение.

> намо брахманйа-девайа го-брахмана-хитайа ча джагаддхитайа кршнайа говиндайа намо намах

«Я выражаю свое почтение Господу Кришне, которому поклоняются все брахманы. Он — защитник коров и брахманов, вечный благодетель всего мира. Я снова и снова в почтении склоняюсь перед Верховным Господом, известным под именами Кришна и Говинда». После того как молитвы произнесены, еда должна оставаться на алтаре десять-пятнадцать минут, пока Господь вкушает. Это время преданный может посвятить киртану.

# Словарь имен и терминов

Аватара (аватара\*) — воплощение Верховного Господа на какой-либо планете материального мира.

Арати (Зрати) — перемония приветствия Господа, во время которой Ему предлагают пищу, светильник, веер, благовония, цветы и пр. Сопровождается пением молитв вли манитр.
Аучава (армані) — олин из вилов предвиного служения.

поклонение Божеству в храме.

**Асур** (acypa) — демон-атеист; закоренелый материалист. **Ачарья** ( $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ a) — совершенный духовный учитель, кото-

рый учит своим примером.

Апрамы (в ед. ч. ā́шрама) — этапы духовной жизни; ашрамом также называют место, гле занимаются пуховной

Курсивом в скобках иабрана транслитерация санскритских имен и терминов, которые в тексте книги приведены в русской гранскрипции, кроме тех случаев, когда по написанию транскрипция не отличается от транслитерации.

- практикой; обитель, в которой живет гуру со своими учениками.
- Брахман Абсолютная Истина; как правило, под Брахманом подразумевается безличная ипостась Абсолютной Истины.
- **Брахманы** (в ед. ч. *брахмана*) сословие людей интеллектуального труда и жрецов, первое сословие в ведической системе деления общества.
- Брахмачарья (брахмачарйа) образ жизни неженатого ученика; согласно Ведам, первый этап духовной жизни; обет безбрачия.
- Бхагавад-тита (Бхагавад-гйтай) беседа Господа Кришны с Его преданным Арджуной, в которой раскрывается суть преданного служения как основного метода, позволяющего обрести духовное совершенство. Составляет часть шестой книги «Махабхараты».
- Бхакта преданный слуга Верховного Господа.
- **Бхакти-йога** метод восстановления отношений с Верховным Господом посредством преданного служения Ему.
- Вайкунтха (Ваикунтха) духовный мир, буквально «место, где нет тревог».
- Вайшнав (ваишнава) преданный Верховного Господа, Вишну или Кришны.
- Вайшы (в ед. ч. ваигийа) фермеры и торговцы; третье сословие в ведической системе деления общества.
- Веды изначальные священные писания, которые поведал людям Сам Господь Крипіна.
- Внину (Вишну) Верховный Господь; экспансии Господа Кришны на Вайкунтхалоках, а также экспансии Господа, которые отвечают за сотворение и поддержание материальных вселенных (пуруша-аватары). В материальной вселенной Вишну управляет гуной благости.
- Вриндаван (*Врндавана*) вечная обитель Господа Кришны, где Он в полной мере проявляет Свою привлека-

- тельность; деревня на Земле, в которой Он пять тысяч лет назал проволил Свои летские игры.
- Въясадева (Ваасафева) воплощение Господа Кришны, вепикий мудрец. В начале Кали-юги записал Веды и составил большинство Пуран, «Веданта-сутру» и «Махабхарату».
- Голока Вриндавана (Голока Вридавана) высшая духовная планета, обитель Господа Кришны.
- Гопи (гопй девушки-пастушки) подруги Кришны, Его самые верные и преданные слуги.
- Грихастха (грхастха) семейная жизнь, которая строится в соответствии с правилами и предписаниями Вед; второй этап духовной жизни.
- Гуру пуховный учитель.
- Джива-таттва (джйва-таттва) живые существа, крошечные частицы Верховного Господа, индивидуальные пуши.
- Дхарма мирская религиозность; долг, а также обязанности человека.
- Йог (йогй) трансценденталист, стремящийся к воссоединению со Всевышним.
- Кали-юга (Кали-йуга) текущая эпоха, эпоха вражды и лицемерия; последняя в цикле четырех юг, периодически сменяющих друг друга. Кали-юга длится 1 200 лет полубогов, или 432 000 солнечных лет, и началась она около пяти тысяч лет назад.
- **Караталы** бронзовые тарелочки, используемые в *киртане*.
- **Карма** материальная деятельность ради наслаждения ее плодами, а также последствия этой деятельности.
- Киртан (кйртана) один из методов преданного служения, заключающийся в пении святых имен Верховного Господа и прославлении Его.

- Кришна (Крища) Верховная Личность Бога в Своем изначальном духовном образе. Источник всех экспансий и аватар.
- Кришналока (Кршналока) см. Голока Вриндавана.
- Кшатрии (в ед.ч. кшатрийа) воины или правители; второе сословие в ведической системе деления общества.
- Майя (майй) энергия, в первую очередь низшая, иллюзорная энергия Верховного Господа, которая правит материальным миром; забвение своих вечных отношений с Кришной.
- Майявади (майавадай) философы-имперсоналисты, полагающие, что Абсолют в своем высшем проявлении безличен и не имеет формы, а живое существо тождественно Богу.
- **Мантра** трансцендентный звук, который освобождает ум от влияния иллюзии.
- Матхура (Матхура) обитель Господа Кришны, окружающая Вриндаван. В Матхуре Он родился и вернулся туда, закончив Свои детские игры во Вриндаване.
- Маха-мантра (маха-мантра) великая песнь освобождения: Харе Кришна, Харе Кришна, Кришна Кришна, Каре Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе.
- Мриданга (мрдайга) барабан с двумя мембранами и глиняным корпусом, на котором играют во время киртана.
- Парампара (парампара) духовная преемственность; способ передачи знания от учителя к ученику, при котором знание остается в своем первозданном виде.
- Прасад (прасада) милость Господа; освященная пища или любые предметы, поднесенные Господу.
- Санкиртана (санкиртана) совместное пение святых имен Господа.

- Санньяса (саннйаса) отречение от мира; согласно Ведам, четвертый этап духовной жизни.
- Сач-чид-ананда-виграха (сач-чид-ананда-виграхах) вечное, трансцендентное тело Господа, исполненное знания и блаженства.
- Свами (свами) тот, кто обуздал свой ум и чувства; титул санньяси.
- Тапасья (тапасйа, или тапа) аскеза, добровольное наложение на себя тех или иных ограничений ради достижения высшей цели.
- Тилак (тилака) благоприятные знаки, которые преданные рисуют освященной глиной на лбу и других частях тела.
- Харе Кришна мантра см. Маха-мантра.
- **Шастры** (в ед. ч. *и́а́стра*) богооткровенные писания; велические писания.
- Шраванам киртанам вишнох (фраванам к фртанам вишнох) — метод преданного служения: слушание повествований о Господе Вишну или Кришне и прославление Fro.
- Шудры (в ед. ч. *ш́удра*) рабочие; четвертое сословие в ведической системе деления общества.
- Экадаши (экадацій) одиннадцатый день после полнолуния и новолуния, который особенно благоприятен для духовной деятельности. В этот день рекомендуется вознерживаться от употребления в пищу зериа и бобовых.
- Юти (в ед. ч. йуга) четыре циклически повторяющихся периода, через которые проходит в своем развитии вселенная. Полный цикл из четырех юг называют дивьяногой.

# Руководство по чтению санскрита

В разыме исторические периоды для записи саискрита использовали разные алфавиты, однако наиболее часто применяемым алфавитом был и остается деаапагари. Слово деаапагаріі означает «письменность, известная в городах полубогов». Алфавит деаапагари состоит из сорока восьми букв: тринаццати гласных и триццати пяти согласных. Грамматисты древности организовали этот алфавит в соответствии с практическими иуждами языка, и эта структура признана всеми западными учеными.

Система транслитерации, используемая в данной кинся, является калькой системы латинской транслитерации деванадара Юдит Тиберг. При этом латинские буквы заменены на соответствующие им буквы кириллящы с сохранением системы диакритических знаков. Передача некоторых санскритских звуков при этом вынужденно отличается от традиционно принятой в русском языке. Например, сочетания «йа» и «йу» передают звуки, для которых в русском языке обычно применяются буквы «я» и «чо».

Транслитерированные санскритские слова и цитаты выделены курсивом. Все слова, склоняемые в тексте —

2

имена, географические названия, названия книг и философских систем, а также термины, - даются в транскрипции, как это принято в русской индологической традиции. Точная санскритская транслитерация большинства терминов приведена в «Словаре имен и терминов».

#### ФОНЕТИКА

Так же как в случае с латынью и другими древними языками, при устном воспроизведении санскрита попускается ряд фонетических условностей, приближающих произношение санскритских звуков к звукам родного языка читателя.

## Гласные произносятся следующим образом:

- как в слове «пар» вдвое более долгий
- ā вдвое более долгий е (э) — как в слове «это» — как в слове «пир» — как в слове «май» н 911
- й вдвое более долгий 0 — как в слове «дом»
- как в слове «гул» — как в слове ауди-
- y ay ÿ влвое более полгий тория
- слогообразующее p
  - р как в слове «болрствуй»

В большинстве индийских школ санскрита р, р, л принято читать как ри, рй, лри соответственно.

## Согласные произносятся следующим образом:

#### Губные Запнеязычные (произносятся горлом) - как в слове «пир» п - как в слове «кит» б - как в слове «бор»

- как в слове «гиря» м — как в слове «мама»
- как в слове «Конго»

#### Зубные

(произносятся с кончиком языка, прижатым

к основанию зубов)

т — как в слове «тир»

д — как в слове «дом»

— как в слове «ночь»

#### Падатальные

(произносятся с прижатием средней части языка

к небу)

ч — как в слове «речь»
 дж — как в слове «Джон»
 й — как в слове «конь»

**Церебральные** (т, тх, д, дх, ң) произносятся с кончиком языка, нижней стороной прижатым к переднему небу. По звучанию напоминают английские альвеолярные звуки.

Придъхательные (к.х. тх. тх. дж.х., тх. дж. тх. дж. тх. дж. лх. б.х) отличаются от соответствующих непридыхательных тем, что основной элемент сопровождается слабым призвуком типа английского h, звоикого или глухого в зависимости от основного элемента.

#### Полугласные

н — как в слове «мена»
 р — церебральное р

дереоральное р
 зубное английское I

 в — как русское в, а после согласной как английское w

# Шумные

c

«общность ш — русское ш

— русское с

#### Внсарга

тухой звук, в конце строфы произносится с призвуком предшествующего гласного: ах произносится как аха;
 нх — как нхи

#### Анусвара

 м — носовой призвук после гласной, как во французском bon

#### Гортанная

ж — как звонкое

английское h

В санскрите не существует фиксированного тонического ударения. В стихотворных текстах ударными считаются слоги, стоящие в сильных местах стихотворных стоп. В словах слоги различаются по долготе. Долгими являются слоги с долгими гласными (**ā**, ав, ау, е, **ā**, о, **p̄**, ȳ) или слоги с краткими гласными, стоящими за более чем одной согласной (включая х и м́).

# Оглавление

| Предисловие                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                     | 7   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----|
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Кришна — всепривлекающий            | 11  |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ведическая культура                 | 25  |
| 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Истинная цель жизни                 | 31  |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Три гуны природы                    | 41  |
| 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Путь очищения                       | 47  |
| 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Совершенный преданный               | 59  |
| 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Деятельность в сознании Кришны      | 77  |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Совершенствование в сознании Кришны | 93  |
| 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Выбор будущего                      | 97  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                     |     |
| Послесловие                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                     | 109 |
| О Шриле Прабхупаде                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                     | 115 |
| Бхакти-йога для всех                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                     | 118 |
| Словарь имен и терминов                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                     | 134 |
| Durana Tanana Tanana and Angelia and Angel |                                     | 120 |

#### Бхактивеланта Свами Прабхупала, А.Ч.

Б94 Совершенные вопросы, совершенные ответы / А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада ; пер. с англ. — изд. 3-е. — М.: The Bhaktivedanta Book Trust. 2014. — 144 с.

ISBN 978-5-902284-29-1

Беседы между духовным учителем, представителем одной из самых древних религиозных традиций, и молодым искателем истины. В книге освещены такие вопросы, как смысл жизии, переселение души, святость и грех и многие другие. Для широкого круга читателей.

> УДК 1/14 ББК 87

Духовно-просветительное издание

Бхактиведанта Свами Прабхупада

#### СОВЕРШЕННЫЕ ВОПРОСЫ СОВЕРШЕННЫЕ ОТВЕТЫ

Подписано в печать 31.03.2014. Формат 84×108/32 Гарнитура «Таймс». Печать офсетная Тираж 50 000 экз. Заказ 7967.

Отпечатано с электронных носителей издательства.

ОАО "Тверской полиграфический комбинат". 170024, г. Тверь, пр-т Ленина, 5.
Телефок (4822) 44-2-03, 44-50-34, Телефок, Истафикс: (4822)44-42-15

Ноте раде – www.tverpk.ru Электронная почта (E-mail) - sales@tverpk.ru



молодого американца на святую землю Майяпура в Запалной Бенгалии. Там, в маленькой глинобитной хижине на острове, окруженном водами Ганги и Джаланги, он оказывается у стоп величайшего духовного учителя Индии, который может ответить на мюбой его вопрос.



